
Sacerdos
Revista de comunión sacerdotal, caridad pastoral y formación permanente.

• El Padre Nuestro,
la oración que
Jesús nos enseñó
(Primera parte)

• Reavivar la
gracia de Dios
recibida por la
imposición de
manos del Obispo† Mons. José 

Rafael Palma Mons. Fernando 
Chica Arellano

#160
ENERO

FEBRERO
MARZO
2026

www.centrologos.org

• La proyección internacional de la Psicología Tomista desde la Pontificia Universidad Católica
“Santa María de los Buenos Aires”
Dra. Zelmira Seligmann
• La escatología cristiana ante la ideología transhumanista: “El transformará nuestro pobre
cuerpo mortal, haciéndolo semejante a su cuerpo glorioso”
P. Leonardo Bonnin
• Laicidad y laicismo: una reflexión desde la doctrina social de la Iglesia
P. Fernando Pascual, L.C.
• Un nuevo centenario del primer Concilio de Nicea
P. Anthony Queirós, L.C.



22

• EDITORIAL

Muy estimados en El Señor, hermanos sacerdotes: 

Esperando y pidiendo a Nuestro Señor que hayan pasado una muy santa y feliz Navidad, y deseándoles un 
Año Nuevo 2026 lleno de las bendiciones de Dios, les ofrecemos con mucho gusto el primer número del año 
de nuestra revista Sacerdos.  

En esta ocasión, en el apartado de la dimensión humana, hemos querido traer a su atención simplemente 
cuanto dice la exhortación apostólica postsinodal “Pastores Davo Vobis” al respecto, pues no cabe duda que 
en pocos párrafos allí el papa san Juan Pablo II –quien, además de ser un gran santo, fue un hombre íntegro y 
de una madurez humana excepcional- nos dice lo esencial al respecto.

En lo que respecta a la dimensión espiritual propiamente hablando, ofrecemos cuatro artículos: uno que 
constituye la primera parte de un comentario sobre el “Padre Nuestro” a la luz de cuanto enseña el Catecismo 
de la Iglesia Católica sobre la oración; otro que es una invitación a reavivar la gracia de Dios que recibimos por 
la imposición de manos del Obispo el día de nuestra ordenación sacerdotal; uno más sobre “la contemplación 
como sabiduría experimental”, según el Nuevo Testamento; y, finalmente, otro sobre “las características del 
padre espiritual según san Juan de Ávila”. 

En lo que respecta a la formación intelectual, son dos los títulos que se presentan: el primero es: “La proyección 
internacional de la psicología tomista desde la Pontificia Universidad Católica ‘Santa María de los Buenos 
Aires’”, tema por demás interesante y trascendente, por cuanto la antropología tomista puede ayudar a sanear, 
purificar y fundamentar correctamente las ciencias psicológicas; El segundo es: “Un nuevo centenario del 
primer Concilio de Nicea”, que nos parece muy oportuno al haber celebrado precisamente en este año 2025, 
apenas concluido, los 1700 años desde que tuviera lugar dicho concilio, el cual, juntamente con el Primero 
Concilio de Constantinopla (381), fuera tan importante de cara a la comprensión de las verdades esenciales de 
nuestra fe cristiana, es decir la definición de los dogmas cristológicos y trinitarios. 

En el campo de la Pastoral, incluimos un escrito sobre el “especismo”, es decir la equiparación en valor y 
dignidad de todas las especies de seres vivos, y si es correcto o no postularlo. En un mundo que se ha volcado 
de manera sorprendente a la valoración y protección de las especies animales, pero que, por otra parte, ha 
perdido el sentido de la dignidad de personas, parece del todo pertinente reflexionar sobre el tema, para tener 
presente la diferencia esencial entre las personas humanas y los animales. Y en este mismo rubro y en la 
misma línea del anterior, se incluye otro artículo sobre la “defensa del más débil”, comenzando por el niño no 

P. Alfonso López Muñoz, L.C.
Director Editorial Revista 

SACERDOS



33

• EDITORIAL

nacido, aunque no solo. Es ahí, en efecto, donde se debieran poner lo mejor de los esfuerzos y recursos de 
parte de los Estados y de las Sociedades.

Como temas de actualidad, presentamos dos trabajos. Uno cuyo título es: “La escatología cristiana ante la 
ideología transhumanista: ‘El transformará nuestro pobre cuerpo mortal, haciéndolo semejante a su cuerpo 
glorioso’”, argumento, en efecto, muy actual, por cuanto se viene diciendo y escribiendo, así como actuando, en 
ese afán desmedido, ilimitado e insensato del hombre por evitar el dolor, el sufrimiento y, finalmente, la misma 
muerte. Solo que sin todo ello –que es parte de la naturaleza humana; y habría que añadir: “caída”, es decir, 
afectada por el pecado original, y por los pecados actuales de todos nosotros- el hombre ya no sería hombre 
en cuanto tal. El otro trabajo se intitula: “Laicidad y laicismo: una reflexión desde la doctrina social de la Iglesia”, 
argumento que, desde hace ya algunos siglos, pero sobre todo desde hace algunos decenios hasta hoy, está 
muy presente en los debates socioculturales y políticos, y sobre el cual la Iglesia puede y tiene que decir una 
palabra esclarecedora. 

Finalmente, presentamos como testimonio una breve biografía del san Carlo Acutis, “el santo milenial y patrono 
de los milenials”, santo muy oportuno para estos tiempos nuestros, tan invadidos de tecnología y de información, 
más no siempre utilizados estos medios según el querer de Dios y en orden a nuestra salvación.  

Deseándoles una vez más un Año 2026 muy bendecido por Dios para sus personas y para las almas 
encomendadas a su ministerio, quedamos suyos servidores en Jesucristo y Su Iglesia, 

P. Alfonso López Muñoz, L.C.
Centro Sacerdotal Logos



44

• ÍNDICE
*Utiliza nuestro Índice 

interactivo para navegar 
dentro de la revista.

*Utiliza nuestro Índice 
interactivo para navegar 

dentro de la revista.

DIMENSIÓN HUMANA

DIMENSIÓN ESPIRITUAL

DIMENSIÓN INTELECTUAL

La dimensión humana de la formación del 
seminarista y del sacerdote, base indispensable 
para su vida y misión en la Iglesia y en el mundo
P. Alfonso López Muñoz, L.C.

9

13

26

42

49

52

60

El Padre Nuestro, la oración que Jesús nos enseñó 
(Primera parte)
† Mons. José Rafael Palma

Reavivar la gracia de Dios recibida por la 
imposición de manos del Obispo 
Mons. Fernando Chica Arellano 

La contemplación como sabiduría experimental en 
el Nuevo Testamento    
P. Ignacio Andereggen 

Características del padre espiritual según San Juan 
de Ávila 
P. Antonio Rivero, L.C.

 La proyección internacional de la Psicología 
Tomista desde la Pontificia Universidad Católica 
“Santa María de los Buenos Aires”
Dra. Zelmira Seligmann 

Un nuevo centenario del primer Concilio de Nicea 
P. Anthony Queirós, L.C. 



55

• ÍNDICE

Director responsable: P. Alfonso López Muñoz, L.C.
Consejo editorial: †S.E. Mons. Rogelio Cabrera López, Arzobispo de Monterrey / †S.E. Mons. Jaime Calderón 
Calderón, Vice-Presidente de la CEM / †S.E. Mons. José Rafael Palma Capetillo, Obispo Auxiliar de Xalapa S.E./ 
†S.E. Mons. Carlos Enrique Samaniego López, Obispo de Texcoco / †S.E. Mons. Eduardo Muñoz,  Obispo de Autlán 
/ P. Ignacio Andereggen, P. Jaime Rivas, P. Octavio Pérez Ramírez, P. Marcelino Monroy, P. Javier Jaramillo, P. 
Eduardo Godínez, PP. Fernando Pascual, Antonio Rivero y Alex Yeung, LL.CC.
Coordinación gráfica:  Lic. Hugo Toro Monjaraz
Coordinación Editorial: En Sacerdos velamos porque todo cuanto se escribe en nuestra revista refleje en todo 
momento la doctrina de la Iglesia Católica sobre cada uno de los temas tratados; sin embargo, la responsabilidad del 
pensamiento y de las ideas en concreto de cada artículo competen a su respectivo autor.

*Utiliza nuestro Índice 
interactivo para navegar 

dentro de la revista.

DIMENSIÓN PASTORAL

ACTUALIDAD

TESTIMONIO

62

67

70

86

95

¿Es correcto hablar de “especismo”?
P. Fernando Pascual, L.C. 

En defensa del más débil 
P. Fernando Pascual, L.C.

La escatología cristiana ante la ideología 
transhumanista: “El transformará nuestro pobre 
cuerpo mortal, haciéndolo semejante a su cuerpo 
glorioso”
P. Leonardo Bonnin

Laicidad y laicismo: una reflexión desde la 
doctrina social de la Iglesia
P. Fernando Pascual, L.C.

El testimonio de san Carlo Acutis, “el santo 
milenial” y patrono de los “milenials”



6

• AVISOS

Programas Nacionales

Curso Fecha Lugar Costo

Ejercicios Espirituales 11-15 de mayo CIDEM,
Amecameca, Edo. 
de México.

$5,500.00            

Ejercicios Espirituales 12-16 de octubre CIDEM,
Amecameca, Edo. 
de México.

$5,500.00           

Acueducto Río Hondo 218, Lomas de Virreyes C.P. 11000, CdMx.

Contacto:
Gabriela Sordo

Coordinadora de Programas Nacionales e Internacionales
Mail: logos@caesc.com
Celular 55.17.29.86.70

2026



7

Contacto:
Gabriela Sordo

Coordinadora de Programas 
Nacionales e Internacionales

Mail: logos@caesc.com
Celular 55.17.29.86.70

• AVISOS

https://form.upra.org/servizionline/form/Primomoduloammissione2022/formperma/DWsJy6PdxbjU1iw5Uv7SAJz9vLWfNfcGGX09J08Zqno/?zf_lang=es&lang=Spagnolo&cvf=Voglio%20iscrivermi&P=Corso%20sul%20ministero%20dell%E2%80%99esorcismo%20e%20la%20preghiera%20di%20liberazione%202025-2026


8

Contacto:
Gabriela Sordo

Coordinadora de Programas 
Nacionales e Internacionales

Mail: logos@caesc.com
Celular 55.17.29.86.70

• AVISOS

https://form.upra.org/servizionline/form/Primomoduloammissione2022/formperma/DWsJy6PdxbjU1iw5Uv7SAJz9vLWfNfcGGX09J08Zqno/?zf_lang=es&lang=Spagnolo&cvf=Voglio%20iscrivermi&P=Corso%20di%20rinnovamento%20sacerdotale%20in%20Terra%20Santa%20luglio%202026


9

•DIMENSIÓN HUMANA
REGRESAR 

al Índice

La dimensión humana de la formación integral del 
sacerdote es algo que preocupa y ocupa a la Iglesia 
sobre todo desde hace algunos años, tanto a nivel local 
en cada diócesis como a nivel de la Iglesia universal. Y 
es que, en efecto, en los últimos años se ha advertido 
a nivel general una falta de solidez en los aspectos 
que precisamente conforman tal dimensión. Por eso 
nos parece conveniente simplemente recordar lo que 
los numerales 43 y 44 de la Exhortación post-sinodal 
“Pastores Davo Vobis” de san Juan Pablo II nos dicen 
al respecto, dada la vigencia y actualidad de dicho 
documento en el rubro de la formación sacerdotal. 

El apartado es más bien breve; sin embargo, 
encierra una gran sabiduría y profundidad, dentro de 
su sencillez, por lo que conviene que los leamos y 
meditemos de nuevo para nuestro provecho personal, 
en orden a que revisemos si podemos considerarnos 
bien formados en los diversos campos de la formación 
humana, o bien si hemos de volver a apuntarla alguno 
o alguno de ellos. Mas, de manera especial, nos parece 
que estos números han de ser estudiados con mucha 
atención y detención por parte de quienes tienen a su 
cargo la formación de los futuros sacerdotes en los 
seminarios. En una época en que se adolece tanto 
de lo más básico en la formación y estructuración 
de las diversas dimensiones de la persona humana, 
ofrecer a la Iglesia y al mundo hombres bien formados 
y sólidos no sólo en el ámbito espiritual sino el campo 

específicamente humano, ya es un gran servicio, que, 
por lo demás, resulta indispensable y urgente.

La formación humana, fundamento de toda la 
formación sacerdotal (Exhortación apostólica 
post-sinodal Pastores Dabo Vobis, nn. 43-44): 

43. «Sin una adecuada formación humana, toda 
la formación sacerdotal estaría privada de su 
fundamento necesario» (Documento final de los 
Padres Sinodales, Proposición n. 21). Esta afirmación 
de los Padres sinodales expresa no solamente un dato 
sugerido diariamente por la razón y comprobado por 
la experiencia, sino una exigencia que encuentra sus 
motivos más profundos y específicos en la naturaleza 
misma del presbítero y de su ministerio.

El presbítero, llamado a ser «imagen viva» de 
Jesucristo, Cabeza y Pastor de la Iglesia, debe 
procurar reflejar en sí mismo, en la medida de lo 
posible, aquella perfección humana que brilla en el 
Hijo de Dios hecho hombre y que se transparenta con 
singular eficacia en sus actitudes hacia los demás, tal 
como nos las presentan los evangelistas. Además, 
el ministerio del sacerdote consiste en anunciar la 
Palabra, celebrar el Sacramento, guiar en la caridad 
a la comunidad cristiana «personificando a Cristo y 
en su nombre», pero todo esto dirigiéndose siempre y 
sólo a hombres concretos: «Todo Sumo Sacerdote es 
tomado de entre los hombres y está puesto en favor 

La dimensión humana de la formación 
del seminarista y del sacerdote, base 
indispensable para su vida y misión 

en la Iglesia y en el mundo

P. Alfonso López Muñoz, L.C.
Doctor en Filosofía 

Doctorando en Teología  



10

•DIMENSIÓN HUMANA
REGRESAR 

al Índice

de los hombres en lo que se refiere a Dios» (Heb 5, 
1). Por esto la formación humana del sacerdote 
expresa una particular importancia en relación con 
los destinatarios de su misión: precisamente para 
que su ministerio sea humanamente lo más creíble y 
aceptable, es necesario que el sacerdote plasme su 
personalidad humana de manera que sirva de puente 
y no de obstáculo a los demás en el encuentro con 
Jesucristo Redentor del hombre; es necesario que, 
a ejemplo de Jesús que «conocía lo que hay en el 
hombre» (Jn 2, 25; cf. 8, 3-11), el sacerdote sea capaz 
de conocer en profundidad el alma humana, intuir 
dificultades y problemas, facilitar el encuentro y el 
diálogo, obtener la confianza y colaboración, expresar 
juicios serenos y objetivos.

Por tanto, no sólo para una justa y necesaria 
maduración y realización de sí mismo, sino también 
con vistas a su ministerio, los futuros presbíteros 
deben cultivar una serie de cualidades humanas 
necesarias para la formación de personalidades 
equilibradas, sólidas y libres, capaces de llevar el 
peso de las responsabilidades pastorales. Se hace 
así necesaria la educación a amar la verdad, la 
lealtad, el respeto por la persona, el sentido de la 
justicia, la fidelidad a la palabra dada, la verdadera 
compasión, la coherencia y, en particular, el equilibrio 
de juicio y de comportamiento (Conc. Ecum. Vat. 
II, Decreto sobre la formación sacerdotal  Optatam 
totius,  11; Decreto sobre el ministerio y vida de los 
presbíteros Presbyterorum Ordinis, 3; S. Congregación 
para la Educación Católica,  Ratio fundamentalis 

institutionis sacerdotalis (6 enero 1970), 51: l.c., 356-
357). Un programa sencillo y exigente para esta 
formación lo propone el apóstol Pablo a los Filipenses: 
«Todo cuanto hay de verdadero, de noble, de justo, 
de puro, de amable, de honorable, todo cuanto sea 
virtud y cosa digna de elogio, todo eso tenedlo en 
cuenta» (Flp 4, 8). Es interesante señalar cómo Pablo 
se presenta a sí mismo como modelo para sus fieles 
precisamente en estas cualidades profundamente 
humanas: «Todo cuanto habéis aprendido —sigue 
diciendo— y recibido y oído y visto en mí, ponedlo por 
obra» (Flp 4, 9).

De particular importancia es la capacidad de 
relacionarse con los demás, elemento verdaderamente 
esencial para quien ha sido llamado a ser responsable 
de una comunidad y «hombre de comunión». Esto 
exige que el sacerdote no sea arrogante ni polémico, 
sino afable, hospitalario, sincero en sus palabras y 
en su corazón (Cf. Documento final de los Padres 
Sinodales, Proposición n. 21), prudente y discreto, 
generoso y disponible para el servicio, capaz de 
ofrecer personalmente y de suscitar en todos 
relaciones leales y fraternas, dispuesto a comprender, 
perdonar y consolar (cf. 1 Tim 3, 1-5; Tit 1, 7-9). La 
humanidad de hoy, condenada frecuentemente a vivir 
en situaciones de masificación y soledad sobre todo 
en las grandes concentraciones urbanas, es sensible 
cada vez más al valor de la comunión: éste es hoy uno 
de los signos más elocuentes y una de las vías más 
eficaces del mensaje evangélico.

En dicho contexto se encuadra, como cometido 
determinante y decisivo, la formación del candidato al 
sacerdocio en la madurez afectiva, como resultado de 
la educación al amor verdadero y responsable.

44. La  madurez afectiva  supone ser conscientes 
del puesto central del amor en la existencia humana. 
En realidad, como señalé en la encíclica Redemptor 
hominis,  «el hombre no puede vivir sin amor. Él 
permanece para sí mismo un ser incomprensible, su 
vida está privada de sentido si no se le revela el amor, 
si no se encuentra con el amor, si no lo experimenta 
y no lo hace propio, si no participa en él vivamente» 
(Carta encíclica  Redemptor hominis  (4 marzo 1979) 
10: AAS 71 (1979), 274). 

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html


11

•DIMENSIÓN HUMANA
REGRESAR 

al Índice

Se trata de un amor que compromete a toda la 
persona, a nivel físico, psíquico y espiritual, y que se 
expresa mediante el significado «esponsal» del cuerpo 
humano, gracias al cual una persona se entrega a otra 
y la acoge. La educación sexual bien entendida tiende 
a la comprensión y realización de esta verdad del amor 
humano. Es necesario constatar una situación social 
y cultural difundida que «“banaliza” en gran parte la 
sexualidad humana, porque la interpreta y la vive 
de manera reductiva y empobrecida, relacionándola 
únicamente con el cuerpo y el placer egoísta» 
(Exhortación apostólica post-sinodal Familiaris 
consortio  (22 noviembre 1981) 37:  l.c., 128). Con 
frecuencia las mismas situaciones familiares, de las 
que proceden las vocaciones sacerdotales, presentan 
al respecto no pocas carencias y a veces incluso 
graves desequilibrios.

En un contexto tal se hace más difícil, pero también 
más urgente, una  educación en la sexualidad  que 
sea verdadera y plenamente personal y que, por ello, 
favorezca la estima y el amor a la castidad, como 
«virtud que desarrolla la auténtica madurez de la 
persona y la hace capaz de respetar y promover el 
“significado esponsal” del cuerpo» (Ibid.).

Ahora bien, la educación para el amor responsable y 
la madurez afectiva de la persona son muy necesarias 
para quien, como el presbítero, está llamado 
al celibato, o sea, a ofrecer, con la gracia del Espíritu y 
con la respuesta libre de la propia voluntad, la totalidad 
de su amor y de su solicitud a Jesucristo y a la Iglesia. 
A la vista del compromiso del celibato, la madurez 
afectiva ha de saber incluir, dentro de las relaciones 
humanas de serena amistad y profunda fraternidad, 
un gran amor, vivo y personal, a Jesucristo. Como 
han escrito los Padres sinodales, «al educar para la 
madurez afectiva, es de máxima importancia el amor a 
Jesucristo, que se prolonga en una entrega universal. 
Así, el candidato llamado al celibato, encontrará en la 
madurez afectiva una base firme para vivir la castidad 
con fidelidad y alegría» (Documento final de los Padres 
sinodales, Proposición n. 21).

Puesto que el carisma del celibato, aun cuando es 
auténtico y probado, deja intactas las inclinaciones 
de la afectividad y los impulsos del instinto, los 
candidatos al sacerdocio necesitan una madurez 

afectiva que capacite a la prudencia, a la renuncia a 
todo lo que pueda ponerla en peligro, a la vigilancia 
sobre el cuerpo y el espíritu, a la estima y respeto en 
las relaciones interpersonales con hombres y mujeres. 
Una ayuda valiosa podrá hallarse en una adecuada 
educación para la verdadera amistad, a semejanza de 
los vínculos de afecto fraterno que Cristo mismo vivió 
en su vida (cf. Jn 11, 5).

La madurez humana, y en particular la afectiva, 
exigen una  formación  clara y sólida  para una 
libertad, que se presenta como obediencia convencida 
y cordial a la «verdad» del propio ser, al significado 
de la propia existencia, o sea, al «don sincero de sí 
mismo», como camino y contenido fundamental de la 
auténtica realización personal (Cf. Conc. Ecum. Vat. II, 
Const. past. sobre la Iglesia el mundo actual Gaudium 
et spes, 24).

Entendida así, la libertad exige que la persona 
sea verdaderamente dueña de sí misma, decidida a 
combatir y superar las diversas formas de egoísmo 
e individualismo que acechan a la vida de cada uno, 
dispuesta a abrirse a los demás, generosa en la 
entrega y en el servicio al prójimo. Esto es importante 
para la respuesta que se ha de dar a la vocación, y en 
particular a la sacerdotal, y para ser fieles a la misma 
y a los compromisos que lleva consigo, incluso en los 
momentos difíciles. En este proceso educativo hacia 
una madura libertad responsable puede ser de gran 
ayuda la vida comunitaria del Seminario Íntimamente 
relacionada con la formación para la libertad 
responsable está también la educación de la conciencia 
moral;  la cual, al requerir desde la intimidad del 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


12

•DIMENSIÓN HUMANA
REGRESAR 

al Índice

propio «yo» la obediencia a las obligaciones morales, 
descubre el sentido profundo de esa obediencia, a 
saber, ser una respuesta consciente y libre —y, por 
tanto, por amor— a las exigencias de Dios y de su 
amor. «La madurez humana del sacerdote —afirman 
los Padres sinodales— debe incluir especialmente la 
formación de su conciencia. En efecto, el candidato, 
para poder cumplir sus obligaciones con Dios y con 
la Iglesia y guiar con sabiduría las conciencias de los 
fieles, debe habituarse a escuchar la voz de Dios, 
que le habla en su corazón, y adherirse con amor y 
firmeza a su voluntad» (Documento final de los Padres 
sinodales, Proposición n. 21).



13

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

1. LA NECESIDAD DE LA ORACIÓN

“En ningún momento –especialmente en una época 
tan crítica como la nuestra– la Iglesia puede olvidar 
que la oración es un grito a la misericordia de Dios, 
ante las múltiples formas de mal que pesan sobre la 
humanidad y la amenazan”1.

1) “Señor, enséñanos a orar…” (Lc 11,1-4)

La actitud discipular –del que anhela orar y servir, 
como Cristo nos enseñó– es descrita en algunos 
textos evangélicos, como, por ejemplo, en Lc 10,38-
42. El evangelio alude a María, la hermana de Lázaro, 
la cual, a diferencia de Martha, se sentó a los pies 
del Señor para escuchar su palabra. Esta actitud 
profunda de escucha y disponibilidad ante la palabra 
de Cristo es elogiada y recomendada por el mismo 
Jesús: María escogió la mejor parte, que no le será 
quitada. Cuando alguien se aparta de la oración, 
no se trata tanto de gente muy ocupada o con poca 
fuerza de voluntad, sino de quien no tiene una buena 
motivación para “escoger la mejor parte”. Es peor la 
‘indiferencia religiosa’ que el activismo.

Aunque desde pequeño hayas aprendido varios 
modelos de oración, te hayas acostumbrado a 
proclamar salmos e himnos oportunamente durante 
el día, practicado ciertas devociones con frecuencia, 
siempre tendrás la oportunidad de aprender a orar 
con Jesús y como él. Por eso nos conviene repetir 
la súplica de los apóstoles: “Señor, enséñame a 

orar…”, para que tus labios coincidan con tu corazón 
(cf Is 29,13; Mc 7,6-7), para que tus pensamientos y 
palabras sean coherentes con tus actos (cf St 2,14-
16). 

Todo oficio o buena costumbre que se aprende bien 
requiere tiempo, paciencia, repetición, gusto y, sobre 
todo, perseverancia. Debo aprender a saborear los 
momentos de oración, sin prisas, sin distracciones y 
sin excusas para estar ocupado en otros quehaceres.

Aprender a orar es dirigirte confiadamente a Dios, 
escucharlo, decirle lo que piensas y lo que sientes, 
dejar que él te guíe y te corrija. La oración es un 
precioso e incomparable encuentro con Dios, es 
el alimento espiritual más importante (cf Mt 4,4). 
Ordinariamente, sueles aprender muchas cosas de 
otras personas, a través de libros, películas, noticias, 
experiencias, charlas, etcétera. Sin embargo, conviene 
que te preguntes: ¿Estás dispuesto a aprender a orar 
del mismo Cristo?

María santísima, maestra en la oración, llena de 
sencillez, humildad y confianza en Dios, te invita a 
orar siempre y con fervor. En la anunciación, recibe 
al ángel de Dios en actitud de oración (cf Lc 1,26-
38). En la visita a su prima Isabel, entona el cántico 
del Magníficat, que demuestra su familiaridad con 
la oración (cf Lc 1,46-54). El libro de los Hechos 
(1,14) presenta a María unida en la oración con los 
apóstoles, como sigue acompañando a la Iglesia de 
todos los tiempos.

EL PADRE NUESTRO
La oración que Cristo nos enseño I Parte 

† Mons. José Rafael Palma
Obispo Auxiliar de Xalapa

1 JUAN PABLO II, Encíclica Dives in misericordia, 30 noviembre 1980, 15.



14

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

2) Exhortaciones para orar y dar testimonio

Al orar, no se trata únicamente de llenar la mente 
con nuevas ideas, sino de abrir un camino para la 
intimidad personal con el Señor. Tampoco se trata 
tanto de escudriñar el sentido de los textos bíblicos, 
sino de gustar de ellos interiormente. San Ignacio 
de Loyola lo expresa muy bien cuando dice: No el 
mucho entender harta y satisface el espíritu, sino el 
sentir y gustar de las cosas internamente (Ejercicios 
Espirituales, 2).

“Cuando ves esos ojos livianos y ese corazón 
deshonesto y tan endurecido, y que no puedes tener 
un rato de recogimiento, ni rezar una devoción, ni 
hacer una buena obra, ¿no te lamentas? Querría, 
Señor, servirte, y me siento tan pesado que no puedo 
tener ni aún un buen pensamiento. Querría, Señor, 
volar hacia ti y veo mis pies en grilletes. Me turba 
la pereza; me estorba el mal que me rodea, y me 
es contraria mi propia carne. En todo hallo estorbo. 
¿Por qué me hiciste contrario a ti? Somos hechos 
contrarios a nosotros mismos y aún contrarios a 
Dios; por eso volvamos a él, pidámosle misericordia, 
supliquémosle que nos quite esta pesadumbre y nos 
dé un corazón semejante al suyo, porque ni santo 
ni santa de su cosecha hubo que no fuese hecho al 
revés de Dios; y por eso fueron vueltos conformes a 
Dios, porque trabajaron y con lágrimas se lo pidieron; 
y así, si alguno siente en su corazón alguna poquita 
devoción, algún buen deseo, alguna buena obra, don 
de Dios es; agradézcalo y diga en adelante: Señor, no 
se haga lo que yo quiera; sígase tu voluntad y no la 
mía” (san Juan de Ávila). 

“No hemos salido de una preocupación cuando ya nos 
hemos metido en otra; o nos engañamos diciéndonos: 
ahora, apenas termine este asunto, quiero enmendar 
mi vida. Y así, de “ahora” en “ahora”, nunca acabamos 
de salir de los embaucamientos del mal, hasta que 
llega la hora de la muerte y descubrimos la falsedad 
de lo que el mundo prometía. Por tanto, ya que el 
Señor nos juzgará según nos hallare, bueno será 
enmendarnos a tiempo y no hacer como los que dicen 
una y otra vez: ‘mañana’, ‘mañana’ y nunca empiezan” 
(san Juan de Dios).

“Es verdad que, para hacernos santos, necesitamos 
todas las virtudes, la mortificación, la humildad, la 
obediencia y, sobre todo, la santa caridad, y que 
para practicar estas virtudes necesitamos otras 
ayudas, además de las súplicas, como la meditación, 
la comunión, los santos propósitos; pero si no 
suplicamos, no seremos mortificados, ni humildes, ni 
obedientes, ni amaremos a Dios, ni venceremos la 
tentación, ni haremos nada bueno a pesar de todas 
las meditaciones, de todas las comuniones y de todos 
los propósitos. Por algo decía san Pablo, después de 
haber enumerado las virtudes necesarias al cristiano, 
nos exhorta: Sean constantes en la oración” (san 
Alfonso María de Ligorio).

“El que no ora no comprende fácilmente el espíritu 
de la oración. Tampoco puede darse cuenta de la 
felicidad que la oración ofrece al alma, de la fuerza que 
la oración comunica en la vida de cada día. La oración 
es un medio desconocido y, sin embargo, el más 
eficaz para restablecer la paz en las almas y darles 
la felicidad, porque sirve para acercarlas al amor de 
Dios. La oración hace renacer el mundo. La oración es 
la condición indispensable de la regeneración y la vida 
toda del alma” (san Maximiliano María Kolbe).

La oración, junto con el acompañamiento espiritual, 
es el medio más adecuado para la conversión y 
la santidad. La conversión debe ser una actitud 
permanente. La santidad sólo es posible con la 
oración, con el ejercicio constante de ponerse en la 
presencia de Dios y esforzarse de canalizar al servicio 
de los demás los dones recibidos.

Para recorrer el camino espiritual, debes optar 
por una unión más profunda con Dios por medio de 



15

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

la oración y el compromiso de ser su testigo para 
siempre y en todas partes.

3) Algunas aplicaciones

Cada ser humano que hace oración representa la 
voz de Cristo que ora en su Iglesia y en la humanidad2. 
La oración contemplativa es la meta máxima de toda 
oración cristiana. La oración contemplativa –la cual 
puede usar palabras, aunque no las necesita– por 
su misma naturaleza, es y tiende a ser cada vez 
más eclesial3, es decir, se comparte también con la 
comunidad. La oración personal y profunda es siempre 
camino fraterno hacia Dios con toda la humanidad.

Toda oración comunitaria requiere una actitud 
personal de anhelar sinceramente el encuentro con 
Dios. La oración comunitaria es un signo eficaz y 
un estímulo de la comunión eclesial (cf Mt 18,20). 
La oración comunitaria por excelencia es la oración 
litúrgica, principalmente la celebración eucarística. En 
ella se prolonga la oración de Cristo conjuntamente 
con su palabra, su misterio pascual, su presencia 
salvífica. Tal celebración, si se celebra en la caridad, 
es la máxima expresión de la comunión eclesial4.

A través del año litúrgico, la comunidad eclesial se 
manifiesta como comunidad peregrina, por medio de 
una plegaria alentada por la esperanza. La oración 
se hace camino de fe, a través de todos los misterios 
del Señor, desde la encarnación y Navidad, hasta la 
resurrección y pentecostés. Un momento especial 
de la oración de la Iglesia es la llamada “liturgia de 
las horas”. La comunidad cristiana hace de la propia 
existencia histórica un eco viviente o prolongación de 
la oración de Jesús. 

La oración del Padre nuestro es el manual necesario 
para una serena y sana convivencia social. Jesús es el 
maestro de oración para sus discípulos. A pesar de las 
diferencias entre las versiones de Mateo y de Lucas, 
ambas afirman que fue el maestro quien enseñó esta 
oración a los discípulos. En el evangelio de Mateo, la 
oración del Padre nuestro se inserta en el sermón de 
la montaña. Mateo muestra a Jesús enseñando una 

nueva forma de orar: Es una oración humilde confiada 
y abierta a la voluntad del Padre. Oramos en el nombre 
de Jesús y con él aprendemos a llamar Padre a Dios, 
con la certeza de que somos escuchados5.

2. LA ORACIÓN COTIDIANA

1) Necesidad de la oración

Todos necesitamos de la oración para tomar con 
mayor conciencia la presencia y el amor de Dios. 
Necesitamos valorar cada momento de oración 
personal y comunitaria. Así lo valoramos en el ejemplo 
tan vivo y actual de María Santísima.

Cada vocación cristiana es una llamada directa y 
personal a ser discípulo, es decir, seguidor de Jesús 
maestro. En efecto, la llamada de Dios te ayuda a 
comprender mejor que tal seguimiento a Cristo te 
remite a revestirte de los sentimientos de Jesús (cf Fil 
2,5) para amar como él amó.

En esta reflexión, se te invita a tomar las actitudes 
básicas del discípulo: ser oyente de la palabra, dejarte 
formar permanentemente y ubicarte a los pies del 
maestro, es decir, sentado, atento, escuchándolo, 
valorando su presencia, reconociendo su amor, 
recibiendo su gracia, dispuesto a seguirlo “a donde 
quiera que tú vayas” (cf Lc 9,57). 

En el sermón de la montaña, Cristo señala: “Cuando 
oren, no charlen mucho como los gentiles, que se 

2Juan ESQUERDA BIFET, Caminar en el amor, 112-115. 
3Cf 2Cor 11,28: “Preocupación por todas las Iglesias”.
4Cf CONCILIO VATICANO II, Sacrosanctum Concilium, 10.
5Gilson Luiz MAIA, El Padre nuestro, explicado frase por frase, 11.24.33. 35.38. 40.



16

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

figuran que por su palabrería van a ser escuchados. 
No sean como ellos, porque el Padre de ustedes sabe 
lo que necesitan antes de pedírselo” (Mt 6,7-8). En 
efecto, Dios siempre escucha tu oración, aunque a 
veces la realices con prisa, cansancio o distracción. 
Dios siempre te escucha; por eso no es necesario 
hablar demasiado. Lo que tienes que aprender es a 
escuchar a Dios, a no tener miedo al silencio, es decir, 
al encuentro más profundo con el amor.

   El que ora propicia en su interior una conversión 
diaria de su vida. Como decía san Ignacio de Loyola: 
“Delante de Dios, en la oración, siempre hay algo que 
tomar y algo que dejar”. Lo más importante es que 
te presentes disponible ante Dios para discernir su 
voluntad y ponerla en práctica. Al que ora, Dios lo va 
llenando de su gracia, de su amor y de su paz. 

   Hay que advertir que no se puede orar y permanecer 
en el pecado; porque o dejamos la oración porque nos 
absorbe el pecado, o dejamos el pecado, movidos por 
la oración. La oración es luz y fuente de salvación. En 
efecto, nadie puede acercarse a la luz y permanecer 
en la oscuridad; nadie puede estar manchado, cuando 
se sumerge en la fuente inagotable de santidad. El 
que ora se alegra de vivir y de poder servir.

   El amor es la fuente de la oración. Recordemos 
el modelo de oración que ha dejado el santo cura de 
Ars: “Te amo, Dios mío, y mi único deseo es amarte 
hasta el último suspiro de mi vida, y prefiero morir 
amándote a vivir sin amarte. Te amo, Señor, y la única 

gracia que pido es amarte eternamente. Dios mío, si 
mi lengua no puede decir en todos los momentos que 
te amo, quiero que mi corazón te lo repita cada vez 
que respiro”6. Para recorrer el camino espiritual, es 
necesaria, pues, una opción confiada y perseverante 
hacia una unión más profunda con Dios por medio 
de la oración y el compromiso de ser su testigo para 
siempre y en todas partes. 

Siguiendo el ejemplo de la reina del cielo, la Iglesia 
ha reconocido que la forma más excelente de oración 
es la meditación de la palabra de Dios y, sobre todo, la 
oración eucarística. Cualquier forma de oración Dios 
la recibe –decía atinadamente san Agustín–, pero hay 
una garantía mayor al responder a Dios con la palabra 
que nos ha revelado. 

3) Velen y oren

“Velen y oren, para que no caigan en la tentación” 
–dice Jesús en su agonía, la víspera de su pasión y 
muerte (Mt 26,41). Más que un reclamo a los apóstoles 
cansados y adormecidos, Jesús en el Huerto de los 
olivos señala dos actitudes básicas del que quiere 
conocerlo, amarlo y servirlo: Velar y orar. 

Velar: El que vigila prudentemente trata de estar 
siempre preparado. Sin embargo, las parábolas de las 
jóvenes previsoras y necias (cf Mt 25,1-12), del siervo 
que tiene todo listo para la llegada de su amo (cf Mt 
24,45-51), del ladrón que llega improvisadamente (Mt 
24,43), etc., subrayan una actitud de esperanza. En el 
que vigila, su corazón y sus labios repiten: Ya viene 
el Señor, estaré atento a su llegada, aunque no sé 
cuándo será, tengo la seguridad de que vendrá. Estar 
‘con la túnica puesta y la lámpara encendida’ significa 
confiar totalmente en Dios y preparar lo que me toca. 

El que se ‘pone la túnica’ es porque ya lleva un traje 
o se deja ponerlo, es decir, ya se ha identificado con lo 
que es. Se trata de la vida de gracia y de fe. Un traje 
que transforma tu interior, tu vida entera. El que vigila 
día y noche necesita claridad. Por eso se menciona “la 
lámpara encendida” que, desde luego, hace alusión 
a la confianza total en Dios y también equivale a no 
dejarse confundir por ideas o doctrinas extrañas y a 
obrar siempre sincera y rectamente.

6 San Juan María VIANNEY, Oratio, Le Puy 1966, 45. Cf Catecismo de la Iglesia Católica, 2658.



17

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

Orar: “Velen y oren para no caer en la tentación. 
El espíritu está pronto, pero la carne es débil” (Mt 
26,41). Orar para fortalecer el espíritu. Orar para 
no sucumbir ante las pruebas. En varias ocasiones, 
Cristo “pasó la noche en oración”. En efecto, Jesús 
vela y hace oración y te señala el camino más eficaz 
para depositar en Dios tus preocupaciones, penas, 
proyectos e intenciones, y para aprender a cumplir la 
voluntad del Padre hasta en los pequeños detalles.

No debes conformarte con decir “la carne es débil” –
lo cual es un aspecto notable de la condición humana–, 
ya que no debe ser un pretexto para no estar vigilante 
y para dejar de orar. Por eso Jesús nos exhorta, con 
un primer enunciado: “El espíritu está pronto”, es 
decir, listo, prevenido y atento a la voluntad de Dios 
ante cualquier momento y circunstancia. 

El apóstol Pablo afirma que entre los fieles hay 
buenos, malos y débiles7. El problema de los débiles 
es que, aunque no son malos, si se juntan con los 
malvados, los siguen a éstos en todo. Cada uno debe 
buscar su fuerza en la oración, en los buenos consejos 
y el fiel testimonio, pero nunca dejarse arrastrar por 
el mal. La oración –al invocar al Espíritu Santo– nos 
ayuda a discernir la voluntad de Dios para hacer el 
bien y seguir la luz de la verdad.

El ‘espíritu pronto’ de la Virgen María –como lo 
refleja el pasaje de la visitación (cf Lc 1,39-56)– lo 
demuestra no sólo en su piedad y fervor, y en una 
esperanza futura, sino también y sobre todo en su 
disponibilidad para servir: “En aquel tiempo María se 
encaminó presurosa a un pueblo de las montañas de 
Judea...” (Lc 1,39). Debes aprovechar más el espíritu 
pronto que Dios te concede para amar y servir sin 
condiciones ni pretextos, y no dejarte inducir por las 
debilidades de la carne. Vigilar y orar para que no 
te sorprenda prueba alguna. Recuerda mantener la 
actitud de vigilar en la gracia y en la fe, y buscar la 
fuerza que viene de Dios en la oración.

3. EL ESPÍRITU SANTO NOS INSPIRA EN LA 
ORACIÓN

1. La oración como fuente…

La oración no es propiamente una actividad más de 

la jornada cotidiana, sino que es la fuente y el impulso 
más grande de todo lo que realizamos. No importa la 
hora, ni el lugar, ni la carga de trabajo, o si disfrutamos 
de un merecido descanso, la oración siempre 
propicia una unión más profunda con Dios. Podemos 
comprender mejor el valor de la oración y a lo que nos 
compromete gracias a la acción irresistible del Espíritu 
Santo, a quien todos los bautizados hemos recibido 
y cuya gracia actúa siempre en nosotros, aunque a 
veces no nos demos cuenta.

El influjo del Santo Espíritu en cada uno de nosotros 
es una acción verdaderamente divina, ya que es eficaz 
y nos va transformando desde dentro. Al comenzar el 
día, el Espíritu Santo nos enseña a dar gracias por 
todo lo que Dios nos da y nos permite realizar; cuando 
tenemos que tomar decisiones, el Divino Espíritu nos 
ayuda a discernir la voluntad de Dios y a aplicarla 
con prontitud; nos invita a orar tanto en las alegrías 
como en las dificultades y nos conduce al amor, que él 
mismo ha encendido en nuestros corazones.

Nos recuerda el apóstol Pablo que: “El Espíritu Santo 
viene siempre en ayuda de nuestra debilidad, ya que 
nosotros no sabemos pedir como conviene; pero el 
Espíritu mismo intercede continuamente por nosotros 
con gemidos inenarrables, y el que escruta los 
corazones conoce cuál es la aspiración del Espíritu y 
que su intercesión a favor de los santos es según Dios” 
(Rm 8,26-27). El apóstol de las naciones nos hace 
reconocer que ‘no sabemos pedir como conviene’, ya 
que con demasiada frecuencia pedimos solamente 

7  Cf 1Cor 8,7-12; Rm 14,1-5.



18

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

8 Cf Folleto EVC, El Espíritu Santo, ¿quién es?, México 2006, 451.

cosas pasajeras y materiales, y dejamos a un lado lo 
más importante: la gracia de Dios y la capacidad de 
amar. Por ejemplo, solemos pedir dinero u otras cosas 
materiales que necesitamos; sin embargo, el Espíritu 
Santo nos enseña a bendecir a Dios por el trabajo 
que realizamos y suplicar a Dios que nos permita 
encontrar el sustento cotidiano. Comúnmente la gente 
pide a Dios que le quite los problemas que tiene que 
resolver, o las enfermedades que los hacen sufrir u 
otro tipo de dificultades, mientras que el Espíritu 
inspira el corazón de cada uno para pedir mayor 
fortaleza y que ‘nuestra carga se vuelva más ligera’ 
(cf Mt 11,30). Añade san Pablo que ‘el Espíritu Santo 
intercede permanentemente por nosotros con gemidos 
inenarrables’, porque es parte de su enseñanza para 
que aprendamos a confiar más en Dios. Realmente no 
siempre sabemos hablar con Dios, y mucho más nos 
hace falta aprender a escucharlo (cf Mt 6,7). Aunque 
tengamos mucha experiencia y práctica, nunca 
dejamos de aprender a orar. Cada día es una nueva 
oportunidad que nos ofrece el Espíritu Santo para 
valorar nuestro encuentro con Dios y para alimentar la 
confianza total en él.

En cualquier lugar del mundo donde se hace 
oración, allí está el Espíritu Santo como soplo vital 
de la oración8. En el corazón del ser humano, en la 
inmensa gama de las más diversas situaciones y 
condiciones, tanto favorables como desfavorables, se 
da la acción del Espíritu Santo, quien alienta la oración 
aun en medio de persecuciones y prohibiciones. La 
oración por obra del Espíritu Santo llega a ser una 
expresión cada vez más madura de cada creatura 
humana, ya que, por medio de ella, cada uno participa 
más intensamente de la vida divina.

Es tan importante la inspiración del Santo Espíritu 
a favor de cada discípulo de Cristo que –de acuerdo 
a la expresión del apóstol Pablo–: “Nadie puede decir 
¡Jesús es el Señor!, sino es con la acción del Espíritu 
Santo” (1Cor 12,13). Con esta acentuada expresión 
nos indica el apóstol la capacidad que nos da el 
Espíritu Santo, que nos renueva permanentemente y 
nos impulsa para orar y servir con amor.

La Iglesia nos invita a repetir una y otra vez: 
“Ven, Espíritu Santo” y, aunque ya tenemos dentro 

de nosotros al “Amable huésped del alma”, en latín 
Dulcis hospes animae (cf Secuencia de pentecostés), 
en realidad la Iglesia, como madre y maestra, nos 
hace tomar mayor conciencia de que el Divino Espíritu 
está siempre con nosotros, dentro de nosotros, a 
favor de nosotros. Invoquemos, pues, confiada y 
cotidianamente al Santo Espíritu, dejemos que su luz 
nos guíe por el camino que Cristo nos ha enseñado, 
hagamos caso a sus inspiraciones y aprendamos a 
orar en todo momento.

El Espíritu Divino nos inspira en la oración y nos 
conduce a una vida coherente en las buenas obras. 
Movida por la luz del Espíritu Santo, santa Teresa de 
Calcuta señala que: “No hay diferencia entre oración 
y amor. No podemos decir que oramos, pero que no 
amamos o que amamos sin necesidad de orar, porque 
no hay oración sin amor y no hay amor sin oración”. 

La Virgen María, ejemplo de una total confianza en 
Dios, comprendió y conservó en su corazón inmaculado 
lo que significa llenarse del fuego del Espíritu para ser 
siempre joven, fuerte e incansable; para mantener 
encendida la fe y el amor en su corazón; ésta es la 
clave para orar sin cesar y servir a Dios en el prójimo. 
“Espíritu Santo, ven, te necesitamos”. 

2) La oración, máxima expresión de la 
esperanza

La oración es el acto más pleno y profundo de 
esperanza. Cuando no podemos hacer nada más, 
surge la esperanza. El Papa Benedicto XVI señaló 



19

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

que: “Un lugar primero y esencial de aprendizaje 
de la esperanza es la oración. Cuando ya nadie me 
escucha, Dios todavía me escucha. Cuando ya no 
puedo hablar con ninguno, ni invocar a nadie, siempre 
puedo hablar con Dios. Si ya no hay nadie que pueda 
ayudarme –cuando se trata de una necesidad o de 
una expectativa que supera la capacidad humana de 
esperar–, él puede ayudarme” (Spes salvi, 32).

“Rezar no significa salir de la historia y retirarse 
en el rincón privado de la propia felicidad. El modo 
apropiado de orar es un proceso de purificación 
interior que nos hace capaces para Dios y, 
precisamente por eso, capaces también para los 
demás” (Spes salvi, 33). “En la oración nos hacemos 
capaces de la grande esperanza y nos convertimos 
en embajadores (o ministros) de la esperanza para los 
demás: La esperanza en sentido cristiano es siempre 
esperanza para los demás” (Spes salvi, 34). “En la 
oración, encontramos fuerza para saber pedir ayuda, 
escucharnos y apoyarnos, dedicarnos tiempo unos a 
otros, corregirnos con comprensión, sobrellevarnos 
en nuestras limitaciones y amarnos como hermanos” 
(Spes salvi, 43). Cuando nos encontramos en 
situaciones muy difíciles, y por más esfuerzo que 
hacemos no da resultado lo que nos proponemos, 
hay que orar más. Así se vive auténticamente la 
esperanza.

Para celebrar el Jubileo del año 2025, el Papa 

9 Papa FRANCISCO, Ángelus, 21 de enero de 2024.
10 DICASTERIO para la EVANGELIZACIÓN, Enséñanos a orar, 8-11.
11 Papa FRANCISCO, Audiencia general, 26 de mayo de 2021.
12 Papa FRANCISCO, Discurso jubileo de los grupos de oración del padre Pío, 6 febrero 2016.

Francisco declaró este año 2024 AÑO DE LA 
ORACIÓN, para disponernos mejor a la apertura de 
la puerta santa: “Les pido intensificar la oración para 
prepararnos a vivir bien un acontecimiento de gracia 
y a experimentar la fuerza de la esperanza. Se trata 
de un año dedicado a redescubrir el grande valor y la 
absoluta necesidad de la oración en la vida personal, 
de la Iglesia y del mundo”9.

El Papa Francisco motiva a orar con perseverancia, 
subrayando cómo la oración constante transforma 
tanto a la persona como a la comunidad que lo rodea. 
La oración siempre significa un diálogo continuo con 
el Creador, descubriendo la alegría del silencio, la 
paz del abandono y la fuerza de la intercesión de la 
comunión de los santos.

La oración es un diálogo, no basta hablar mucho, 
sino sobre todo escuchar lo que Dios nos enseña. La 
oración es el puente entre el cielo y la tierra, un lugar 
donde el corazón del ser humano y el corazón de Dios 
se encuentran10.

El Papa Francisco pone en evidencia que sólo con 
la oración humilde se puede obtener, de hecho, la 
misericordia. “La oración no es una varita mágica… 
que te da como en un comercio el producto solicitado; 
en la oración Dios es quien nos debe convertir, no 
somos nosotros quienes debemos convertir a Dios; 
debemos ofrecer a Dios incluso ¡nuestra miseria! 
Sólo así podremos experimentar la compasión de 
Dios, quien como un Padre misericordioso viene al 
encuentro de sus hijos”11.

Retomando la expresión de san Pío de Pietrelcina, 
el Papa Francisco nos exhorta a hacer de nuestra 
oración como la lleve capaz de abrir el corazón de 
Dios. ¡La oración es la fuerza más grande de la 
Iglesia!12. 		

4. LA ORACIÓN LITÚRGICA

El día de pentecostés, el Espíritu de la promesa se 
derramó en plenitud sobre los discípulos, ‘reunidos 
en un mismo lugar’ (Hech 2,1), que lo esperaban 
‘perseverando en la oración con un mismo espíritu’ 



20

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

13 Cf Ef 1,3-14; 2Cor 1,3-7; 1Pe 1,3-9.
14 Cf 2Cor 13,13; Rm 15,5-6. 13; Ef 6,23-24.

(Hech 1,14). El Espíritu que enseña a la Iglesia y 
le recuerda todo lo que Jesús dijo (cf Jn 14,26), 
será también quien la formará en la vida de oración 
(CATECISMO de la IGLESIA CATÓLICA, 2623).

En la primera comunidad de Jerusalén, los 
creyentes ‘acudían asiduamente a las enseñanzas 
de los apóstoles, a la comunión, a la fracción del 
pan y a las oraciones’ (Hech 2,42). Esta secuencia 
de actos es típica de la oración de la Iglesia; fundada 
sobre la fe apostólica y autentificada por la caridad, 
se alimenta con la Eucaristía (CATECISMO de la 
IGLESIA CATÓLICA, 2624).

Estas oraciones son en primer lugar las que los 
fieles escuchan y leen en las Escrituras, pero las 
actualizan, especialmente las de los salmos, a partir 
de su cumplimiento en Cristo (cf Lc 24,27-44). El 
Espíritu Santo, que recuerda así a Cristo ante su 
Iglesia orante, conduce a ésta también hacia la 
verdad plena, y suscita nuevas formulaciones que 
expresarán el insondable misterio de Cristo que actúa 
en la vida, los sacramentos y la misión de su Iglesia. 
Estas formulaciones se desarrollan en las grandes 
tradiciones litúrgicas y espirituales. Las formas de la 
oración, tal como las revelan las Escrituras apostólicas 
canónicas, siguen siendo normativas para la oración 
cristiana (CATECISMO de la IGLESIA CATÓLICA, 
2625).

A) La bendición y la adoración

La bendición expresa el movimiento de fondo de 
la oración cristiana: Es encuentro de Dios con el 
ser humano; en ella, el don de Dios y la acogida del 
individuo humano se convocan y se unen. La oración 
de bendición es la respuesta de la creatura humana a 
los dones de Dios: Porque Dios bendice, el corazón 
de cada persona puede bendecir a su vez a aquél que 
es la fuente de toda bendición (CATECISMO de la 
IGLESIA CATÓLICA, 2626). 

Dos formas fundamentales expresan este 
movimiento: O bien sube llevada por el Espíritu 
Santo, por medio de Cristo hacia el Padre (nosotros 
le bendecimos por habernos bendecido13); o bien 
implora la gracia del Espíritu Santo que, por medio de 
Cristo, desciende del Padre (es él quien nos bendice14) 
(CATECISMO de la IGLESIA CATÓLICA, 2627).

La adoración es la primera actitud del ser humano 
que se reconoce creatura ante su creador. Exalta la 
grandeza del Señor que nos ha hecho (cf Sal 95,1-
6) y la omnipotencia del salvador que nos libera del 
mal. Es la acción de humillar el espíritu ante el ‘rey 
de la gloria’ (Sal 14,9-10) y el silencio respetuoso 
en presencia de Dios ‘siempre mayor’ (san Agustín, 
Salmo 62,16). La adoración de Dios tres veces santo 
y soberanamente amable nos llena de humildad y da 
seguridad a nuestras súplicas (CATECISMO de la 
IGLESIA CATÓLICA, 2628).

B) La oración de petición

El vocabulario neotestamentario sobre la oración 
de súplica está lleno de matices: Pedir, reclamar, 
llamar con insistencia, invocar, clamar, gritar, e incluso 
‘luchar en la oración’ (cf Rm 15,30; Col 4,12). Pero su 
forma más habitual, por ser la más espontánea, es la 
petición: Mediante la oración de petición mostramos 
la conciencia de nuestra relación con Dios: Por ser 
creaturas, no somos ni nuestro propio origen, ni 
dueños de nuestras adversidades, ni nuestro fin 
último; pero también, por ser pecadores, sabemos, 
como cristianos, que nos apartamos de nuestro Padre. 
La petición ya es un retorno hacia él (CATECISMO de 
la IGLESIA CATÓLICA, 2629).



21

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

El nuevo testamento no contiene apenas oraciones 
de lamentación, frecuentes en el antiguo testamento. 
En adelante, en Cristo resucitado, la oración de la 
Iglesia es sostenida por la esperanza, aunque todavía 
estemos en la espera y tengamos que convertirnos cada 
día. La petición cristiana brota de otras profundidades, 
de lo que san Pablo llama el gemido: El de la creación 
‘que sufre dolores de parto’ (Rm 8,22), el nuestro 
también en la espera ‘del rescate de nuestro cuerpo. 
Porque nuestra salvación es objeto de esperanza’ 
(Rm 8,23-24), y, por último, los ‘gemidos inefables’ del 
propio Espíritu Santo que ‘viene en ayuda de nuestra 
flaqueza, ya que nosotros no sabemos pedir como 
conviene’ (Rm 8,26) (CATECISMO de la IGLESIA 
CATÓLICA, 2630).

La petición de perdón es el primer movimiento de la 
oración de petición (cf el publicano: “Ten compasión 
de mí que soy pecador”, Lc 18,13). Es el comienzo 
de una oración justa y pura. La humildad confiada nos 
devuelve a la luz de la comunión con el Padre y su Hijo 
Jesús, y de los unos con los otros (cf 1Jn 1,7; 2,2): 
entonces “cuanto pidamos, lo recibimos de él” (1Jn 
3,22). Tanto la celebración de la eucaristía como la 
oración personal comienzan con la petición de perdón 
(CATECISMO de la IGLESIA CATÓLICA, 2631).

La petición cristiana está centrada en el deseo y 
en la búsqueda del reino que viene, conforme a las 
enseñanzas de Jesús (cf Mt 6,10-33; Lc 11,2-13). 
Hay una jerarquía en las peticiones: Primero el reino, 
a continuación, lo que es necesario para acogerlo y 
para cooperar a su venida. Esta cooperación con la 
misión de Cristo y del Espíritu Santo, que es ahora la 
de la Iglesia, es objeto de la oración de la comunidad 
apostólica (cf Hech 6,6; 13,3). Es la oración de Pablo, 
el apóstol por excelencia, que nos revela cómo la 
solicitud divina por todas las Iglesias debe animar 
la oración cristiana15. Al orar, todo bautizado trabaja 
en la venida del reino (CATECISMO de la IGLESIA 
CATÓLICA, 2632).

15 CCf Rm 10,1; Ef 1,16-23; Flp 1,9-11; Col 1,3-6; 4,3-12.
16 Cf Ef 5,20; Flp 4,6-7; Col 3,16-17; 1Ts 5,17-18.
17 Cf Rm 8,34; 1 Jn 2,1; 1Tim 2,5-8.
18 Cf Hech 7,60; Lc 23, 28-34.
19 Cf Hch 12,5; 20,36; 21,5; 2Cor 9,14.

Cuando se participa así en el amor salvador de Dios, 
se comprende que toda necesidad pueda convertirse 
en objeto de petición. Cristo, que ha asumido todo 
para rescatar todo, es glorificado por las peticiones 
que ofrecemos al Padre en su nombre (cf Jn 14, 13). 
Con esta seguridad, Santiago (cf St 1, 5-8) y Pablo 
nos exhortan a orar en toda ocasión16 (CATECISMO 
de la IGLESIA CATÓLICA, 2633).

C) La oración de intercesión

La intercesión es una oración de petición que nos 
conforma muy de cerca con la oración de Jesús. Él es 
el único intercesor ante el Padre en favor de todos los 
seres humanos, de los pecadores en particular17. Es 
capaz de “salvar perfectamente a los que por él llegan 
a Dios, ya que está siempre vivo para interceder en su 
favor” (Hb 7, 25). El propio Espíritu Santo “intercede 
por nosotros... y su intercesión a favor de los santos es 
según Dios” (Rm 8,26-27; CATECISMO de la IGLESIA 
CATÓLICA, 2634).

Interceder, pedir en favor del otro, es desde Abraham, 
lo propio de un corazón conforme a la misericordia 
de Dios. En el tiempo de la Iglesia, la intercesión 
cristiana participa de la de Cristo: es la expresión de la 
comunión de los santos. En la intercesión, el que ora 
busca ‘no su propio interés, sino el de los demás’ (Flp 
2,4), hasta rogar por los que le hacen mal (recuérdese 



22

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

a Esteban rogando por sus verdugos, como Jesús18) 
(CATECISMO de la IGLESIA CATÓLICA, 2635).

Las primeras comunidades cristianas vivieron 
intensamente esta forma de participación19. El 
apóstol Pablo les hace participar así en su ministerio 
del evangelio20; él intercede también por ellas21. La 
intercesión de los cristianos no conoce fronteras: “Por 
todos los seres humanos, por todos los constituidos 
en autoridad” (1Tim 2,1), por los perseguidores (cf 
Rm 12,14), por la salvación de los que rechazan el 
evangelio (cf Rm 10,1) (CATECISMO de la IGLESIA 
CATÓLICA, 2636).

D) La oración de acción de gracias

La acción de gracias caracteriza la oración de la 
Iglesia que, al celebrar la Eucaristía, manifiesta y se 
convierte más en lo que ella es. En efecto, en la obra 
de salvación, Cristo libera a la creación del pecado y 
de la muerte para consagrarla de nuevo y devolverla 
al Padre, para su gloria. La acción de gracias de los 
miembros del Cuerpo participa de la de su cabeza 
(CATECISMO de la IGLESIA CATÓLICA, 2637).

Al igual que en la oración de petición, todo 
acontecimiento y toda necesidad pueden convertirse 
en ofrenda de acción de gracias. Las cartas de san 
Pablo comienzan y terminan frecuentemente con una 
acción de gracias, y el Señor Jesús siempre está 
presente en ella. “En todo den gracias, pues esto es 
lo que Dios, en Cristo Jesús, quiere de ustedes” (1Tes 
5,18). “Sean perseverantes en la oración, velando en 
ella con acción de gracias” (Col 4,2) (CATECISMO de 
la IGLESIA CATÓLICA, 2638).

E) La oración de alabanza

La alabanza es la forma de orar que reconoce de 
la manera más directa que Dios es Dios. Le canta 
por él mismo, le da gloria no por lo que hace sino 
por lo que él es. Participa en la bienaventuranza de 
los corazones puros que le aman en la fe antes de 
verle en la gloria. Mediante ella, el Espíritu se une a 
nuestro espíritu para dar testimonio de que somos 
hijos de Dios (cf Rm 8,16), da testimonio del Hijo único 

en quien somos adoptados y por quien glorificamos 
al Padre. La alabanza integra las otras formas de 
oración y las lleva hacia aquél que es su fuente y su 
término: “Un solo Dios, el Padre, del cual proceden 
todas las cosas y por el cual somos nosotros” (1Cor 
8,6) (CATECISMO de la IGLESIA CATÓLICA, 2639).

San Lucas menciona con frecuencia en su evangelio 
la admiración y la alabanza ante las maravillas 
de Cristo, y las subraya también respecto a las 
acciones del Espíritu Santo que son los hechos de los 
apóstoles: La comunidad de Jerusalén (cf Hech 2,47), 
el tullido curado por Pedro y Juan (cf Hch 3, 9), la 
muchedumbre que glorificaba a Dios por ello (cf Hech 
4,21), y los gentiles de Pisidia que “se alegraron y se 
pusieron a glorificar la palabra del Señor” (Hch 13,48) 
(CATECISMO de la IGLESIA CATÓLICA, 2640).

“Reciten entre ustedes salmos, himnos y cánticos 
inspirados; canten y salmodien en su corazón al 
Señor” (Ef 5,19; Col 3,16). Como los autores inspirados 
del nuevo testamento, las primeras comunidades 
cristianas releen el libro de los salmos cantando en 
él el misterio de Cristo. En la novedad del Espíritu, 
componen también himnos y cánticos a partir del 
acontecimiento inaudito que Dios ha realizado en 
su Hijo: Su encarnación, su muerte vencedora de la 
muerte, su resurrección y su ascensión a su derecha22. 
De esta ‘maravilla’ de toda la economía de la salvación 
brota la doxología, la alabanza a Dios23 .

20 Cf Ef 6,18-20; Col 4,3-4; 1Tes 5,25.
21 Cf 2Tes 1,11; Col 1,3; Flp 1,3-4.
22 Cf Flp 2,6-11; Col 1,15-20; Ef 5,14; 1Tim 3,16; 6,15-16; 2Tim 2,11-13)
23 Cf Ef 1,3-14; Rm 16,25-27; Ef 3,20-21; Judas 24-25.



23

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

La revelación ‘de lo que ha de suceder pronto’, el 
Apocalipsis, está sostenida por los cánticos de la 
liturgia celestial24 y también por la intercesión de los 
‘testigos’ (mártires: Ap 6, 10). Los profetas y los santos, 
todos los que fueron degollados en la tierra por dar 
testimonio de Jesús (cf Ap 18, 24), la muchedumbre 
inmensa de los que venidos de la grande tribulación 
nos han precedido en el reino, cantan la alabanza de 
gloria de aquel que se sienta en el trono y del cordero 
(cf Ap 19,1-8). En comunión con ellos, la Iglesia 
terrestre canta también estos cánticos, en la fe y la 
prueba. La fe, en la petición y la intercesión, espera 
contra toda esperanza y da gracias al “Padre de las 
luces de quien desciende todo don excelente” (St 
1,17). La fe es así una pura alabanza (CATECISMO 
de la IGLESIA CATÓLICA, 2642).

La Eucaristía contiene y expresa todas las formas 
de oración: Es la ‘ofrenda pura’ de todo el Cuerpo 
de Cristo “a la gloria de su nombre” (cf Mal 1,11); es 
según las tradiciones de oriente y de occidente, ‘el 
sacrificio de alabanza’ (CATECISMO de la IGLESIA 
CATÓLICA, 2643).

5. LA ORACIÓN ‘DOMINICAL’

1) Jesús nos enseña a orar

Con su ejemplo y su doctrina, Jesús nos enseña el 
valor de la oración cotidiana y constante. Y valoramos 
mucho que nos haya dejado el Padre nuestro como 
modelo de toda oración.

“Estando Jesús en cierto lugar, cuando terminó, 
le dijo uno de sus discípulos: ‘Maestro, enséñanos 
a orar, como enseñó Juan a sus discípulos’ (Lc 
11,1). En respuesta a esta petición, el Señor confía 
a sus discípulos y a su Iglesia la oración cristiana 
fundamental. Lucas da de ella un texto breve (con 
cinco peticiones: cf Lc 11,2-4), Mateo una versión más 
desarrollada (con siete peticiones: Cf Mt 6,9-13). La 
tradición litúrgica de la Iglesia ha conservado el texto 
de Mateo:

Padre nuestro, que estás en el cielo,
santificado sea tu nombre;
enga a nosotros tu reino;
hágase tu voluntad en la tierra como en el cielo.
Danos hoy nuestro pan de cada día;
perdona nuestras ofensas, como también
nosotros perdonamos a los que nos ofenden;
no nos dejes caer en la tentación,
y líbranos del mal (CATECISMO de la IGLESIA 
CATÓLICA, 2759).

Cuando el Señor hubo legado esta fórmula de 
oración, añadió: ‘Pidan ustedes y se les dará’ (Lc 11,9) 
(CATECISMO, 2761). Después de haber expuesto 
cómo los salmos son el alimento principal de la oración 
cristiana y confluyen en las peticiones del Padre 
nuestro, san Agustín concluye: Recorran ustedes 
todas las oraciones que hay en las Escrituras, y no 
creo que puedan encontrar algo que no esté incluido 
en la oración dominical25 (CATECISMO, 2762).

Toda la Escritura (la ley, los profetas y los salmos) se 
cumplen en Cristo (cf Lc 24,44). El evangelio es esta 
‘buena nueva’. Su primer anuncio está resumido por 
Mateo en el sermón de la montaña (cf Mt 5-7). Pues 
bien, la oración del Padre nuestro está en el centro de 
este anuncio. En este contexto se aclara cada una de 
las peticiones de la oración que nos dio el Señor:

La oración dominical es la más perfecta de las 
oraciones... En ella, no sólo pedimos todo lo que 
podemos desear con rectitud, sino además según el 
orden en que conviene desearlo. De modo que esta 
oración no sólo nos enseña a pedir, sino que también 
forma toda nuestra afectividad26 (CATECISMO, 2763).

24Cf Ap 4,8-11; 5,9-14; 7,10-12.
25 San AGUSTÍN, ep. 130, 12, 22.
26 Santo Tomás de AQUINO, Suma teológica, 2-2. 83, 9.



24

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

2) “La oración del Señor”

La expresión tradicional ‘oración dominical’ [es 
decir, ‘oración del Señor’] significa que la oración al 
Padre nos la enseñó y nos la dio el Señor Jesús. Esta 
oración que nos viene de Jesús es verdaderamente 
única: Ella es ‘del Señor’.  Por una parte, en efecto, 
por las palabras de esta oración el Hijo único nos da 
las palabras que el Padre le ha dado (cf Jn 17,7): Él 
es el maestro de nuestra oración. Por otra parte, como 
Verbo encarnado, conoce en su corazón de hombre 
las necesidades de sus hermanos y hermanas, los 
seres humanos, y nos las revela: Es el modelo de 
nuestra oración (CATECISMO, 2765).

Pero Jesús no nos deja una fórmula para repetirla 
de modo mecánico (cf Mt 6,7; 1Re 18,26-29). Como 
en toda oración vocal, el Espíritu Santo, a través de la 
palabra de Dios, enseña a los hijos de Dios a hablar 
con su Padre. Jesús no sólo nos enseña las palabras 
de la oración filial, sino que nos da también el Espíritu 
por el que éstas se hacen en nosotros ‘espíritu y vida’ 
(Jn 6,63). Más todavía: La prueba y la posibilidad de 
nuestra oración filial es que el Padre “ha enviado a 
nuestros corazones el Espíritu de su Hijo que clama: 
‘¡Abbá, Padre!’” (Ga 4, 6). Ya que nuestra oración 
interpreta nuestros deseos ante Dios, es también ‘el 
que escruta los corazones’, el Padre, quien “conoce 
cuál es la aspiración del Espíritu, y que su intercesión 
en favor de los santos es según Dios” (Rm 8,27). La 
oración al Padre se inserta en la misión misteriosa del 
Hijo y del Espíritu (CATECISMO, 2766).

3) La oración de la Iglesia

Según la Tradición apostólica, la oración del Señor 
está arraigada esencialmente en la oración litúrgica. El 
Señor nos enseña a orar en común por todos nuestros 
hermanos. Porque él no dice ‘Padre mío’ que estás 
en el cielo, sino ‘Padre nuestro’, a fin de que nuestra 
oración sea de una sola alma para todo el cuerpo de la 
Iglesia27. En todas las tradiciones litúrgicas, la oración 
del Señor es parte integrante de las principales horas 
del oficio divino. Este carácter eclesial aparece con 
evidencia sobre todo en los tres sacramentos de la 
iniciación cristiana (CATECISMO, 2768):

En el bautismo y la confirmación, la entrega [‘traditio’] 
de la oración del Señor significa el nuevo nacimiento 
a la vida divina. Como la oración cristiana es hablar 
con Dios con la misma palabra de Dios, “los que son 
engendrados de nuevo por la palabra del Dios vivo” 
(1Pe 1,23) aprenden a invocar a su Padre con la única 
palabra que él escucha siempre. Y pueden hacerlo 
de ahora en adelante porque el sello de la unción 
del Espíritu Santo ha sido grabado indeleble en sus 
corazones, sus oídos, sus labios, en todo su ser filial. 
Por eso, la mayor parte de los comentarios patrísticos 
del Padre nuestro están dirigidos a los catecúmenos 
y a los neófitos. Cuando la Iglesia reza la oración del 
Señor, es siempre el pueblo de los ‘neófitos’ el que ora 
y obtiene misericordia (CATECISMO, 2769).

En la liturgia eucarística, la oración del Señor 
aparece como la oración de toda la Iglesia. Allí se 
revela su sentido pleno y su eficacia. Situada entre 
la anáfora (oración eucarística) y la liturgia de la 
comunión, recapitula por una parte todas las peticiones 
e intercesiones expresadas en el movimiento de la 
epíclesis, y, por otra parte, llama a la puerta del festín 
del reino que la comunión sacramental va a anticipar 
(CATECISMO, 2770). 

En la Eucaristía, la oración del Señor manifiesta 
también el carácter escatológico de sus peticiones. 
Es la oración propia de los ‘últimos tiempos’, tiempos 
de salvación que han comenzado con la efusión del 
Espíritu Santo y que terminarán con la vuelta del Señor. 
Las peticiones al Padre, a diferencia de las oraciones 
de la antigua alianza, se apoyan en el misterio de 

27 San Juan CRISÓSTOMO, hom. in Mt. 19, 4.



25

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

salvación ya realizado, de una vez por todas, en Cristo 
crucificado y resucitado (CATECISMO, 2771).

De esta fe inquebrantable brota la esperanza que 
suscita cada una de las siete peticiones. Estas 
expresan los gemidos del tiempo presente, este 
tiempo de paciencia y de espera durante el cual “aún 
no se ha manifestado lo que seremos” (1Jn 3,2). La 
Eucaristía y el Padre nuestro están orientados hacia 
la venida del Señor, “¡hasta que venga!” (1Cor 11,26) 
(CATECISMO, 2772).

La oración del Padre nuestro es el manual necesario 
para una serena y sana convivencia social. Nadie 
puede ser excluido de la mesa fraterna. La reflexión 
de la oración nos educa para una vida solidaria28.

28 Gilson LUIZ MAIA, El Padre nuestro, explicado frase por frase,  11.



26

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

Reavivar la gracia de Dios recibida 
por la imposición de manos del Obispo.

La espiritualidad del recomienzo 
para un inicio ilusionante del curso pastoral.

Mons. Fernando Chica Arellano
     Observador Permanente de la Santa 

Sede ante la FAO, el FIDA y el PMA

Resumen: Estas reflexiones, que buscan robustecer 
la identificación de los pastores con Cristo en el 
ejercicio de su ministerio, recogen las palabras del 
autor en un retiro dirigido al Consejo de gobierno de la 
Diócesis de Jaén en la Casa de Espiritualidad de Ibros 
(4 de sep tiembre de 2023). En la actual coyuntura, 
colmada de retos, dificultades y esperanzas, es 
necesario que los sacerdotes experimenten que no 
son realizadores de eventos que tienen como eje 
un personaje de la historia pasada. Son amigos de 
Cristo vivo y presente entre nosotros. Si el tiempo y 
el cansancio desgastan el entusiasmo de la primera 
hora, para el sacerdote volver a escuchar la llamada 
del Señor y fortalecer el trato de amistad con Él es la 
forma de revitalizar su entrega, descubrir el sentido de 
los acontecimientos y acelerar su avance por la senda 
de la caridad pastoral.

Palabras clave: pastoral, evangelización, oración, 
espiritualidad sacerdotal, humildad.

1. La pedagogía del tiempo

He de comenzar diciendo que una reunión de 
pastores no es lo mismo que el encuentro de unos 
altos ejecutivos, ni el coloquio de válidos y sagaces 
estrategas. El pastor busca, ante todo, responder 
evangélicamente a los desafíos del presente sin perder 
la perspectiva de un trabajo a largo plazo. El trabajo 
pastoral no consiste en la simple organización de unas 
tareas ni en la confección de un calendario, aunque 
todo esto sea importante. Pastoral es todo aquello que 

busca promover con suma fidelidad el seguimiento de 
las huellas de Cristo, el Buen Pastor, apacentando 
su grey con los mismos sentimientos que pueblan su 
divino Corazón. Es más una cuestión de ser que de 
hacer. A veces nuestras vidas están llenas de eventos, 
reuniones, actos, etc. Hablamos de agenda, un acto 
detrás de otro, lo cual nos puede conducir a un frenético 
activismo. Nos angustiamos por lo secundario y, en 
ocasiones, olvidamos lo primario. La pastoral consiste 
no en ser mejores gestores, sino discípulos más 
fieles de Cristo. Es desde la profunda amistad con el 
Maestro como pondremos firmes cimientos para ser 
pastores según su Corazón. «Nuestro reto no es ser 
más o menos tridentinos, más o menos modernos, 
nuestro reto es ser más discípulos y más ministros de 
Jesús. A partir de ahí, si de verdad estamos poseídos 
por el Espíritu de Jesús, encontraremos fácilmente la 
manera adecuada y actualizada de vivir y de actuar 
como ministros suyos en nuestra sociedad y con 
nuestra gente»1.

Todo inicio de curso, en las parroquias, en los 
arciprestazgos, en la curia diocesana, se suele 
mover en una ambivalencia que puede paralizar o 
bien dinamizar el resto de los meses y condicionar la 
programación anual y el fruto pastoral de la misma. 
El ser humano vive en las coordenadas del tiempo y 
del espacio. Ambos nos condicionan y no podemos 
obviarlos en nuestros proyectos. Hay que mirar 
el tiempo en la cadencia oportuna. Dos peligros 
contrapuestos pueden asaltarnos al comenzar 

1 F. SEBASTIÁN AGUILAR, Seis vocaciones en la Iglesia (Madrid 2023) 230.



27

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

cuenta ayuda a encontrar las respuestas adecuadas a 
los desafíos pastorales que se presentan. Medir bien 
los plazos (el corto, el medio y el largo) es una sabia 
pedagogía al servicio del fin primordial de cualquier 
pastoral y de su programación: evangelizar. Esto 
es cierto, pero esta tarea requiere evangelizadores 
evangelizados. Estas dos realidades (ser evangelizado/
evangelizar) son como las dos caras de una misma 
medalla: cuando el discípulo está enamorado de 
Cristo no puede dejar de anunciar al mundo que sólo 
Él nos salva (cfr. Hch 4,12). En efecto, el discípulo 
sabe que sin Cristo no hay luz, no hay esperanza, no 
hay amor, no hay futuro. Es necesario que nosotros 
experimentemos que no somos realizadores de 
eventos que tienen como eje un personaje de la historia 
pasada. Somos amigos de Cristo vivo, presente en 
el hoy y el ahora de nuestras vidas. Como Juan el 
Bautista, somos amigos del Esposo, nuestra alegría es 
perfecta cuando escuchamos su voz, cuando dejamos 
que Él crezca y nosotros disminuimos (cfr. Jn 3,22-
30). Nuestro ministerio se regenera y dilata cuando 
no olvidamos que Cristo es el Viviente que camina a 
nuestro lado (cfr. Ap 1,18), descubriéndonos el sentido 
de los acontecimientos, del dolor y de la muerte, de la 
alegría y de la fiesta, permeando nuestras existencias 
y permaneciendo en ellas, alimentándonos con el Pan 
de vida eterna. 

2. Reavivar el don recibido

Ésta es la misma convicción que movía al Apóstol 
de los gentiles cuando, dirigiéndose al joven Timoteo, 
le escribe: «Reaviva el don de Dios que has recibido 
mediante la imposición de mis manos» (2 Tim 1,6). 
Esta expresión condensa el celo pastoral de Pablo y 
su deseo de que su colaborador no perdiera la ilusión 
en medio de un ambiente social colmado de escollos y 
persecuciones. El Apóstol, con esta exhortación, trata 
de alentar a Timoteo, quien, dada su joven edad, era 
fácilmente sensible ante las dificultades de todo tipo en 
las que se encontraban los cristianos de Éfeso. Para 
sobreponerse a las adversidades que lo circundaban, 
Pablo apela a la fe de Timoteo y le recuerda la gracia 
recibida al comienzo de su ministerio. En virtud de la 
fuerza recibida en el sacramento, el joven discípulo 
podrá  reavivar  (atizar: la imagen se toma del fuego 
que necesita ser alimentado continuamente, para no 

un curso. Al respecto, conviene formular algunas 
consideraciones iluminadoras. 

a) El cortoplacismo

Ante todo, deseo referirme al cortoplacismo, que 
está muy de moda y nos hace perder perspectiva: 
trabajar con respuestas inmediatas, más efectistas 
que eficaces. Esta tendencia nos hace superficiales y 
deja sin hondura ni seriedad nuestros planteamientos. 
Nos echa en manos de hacer lo de siempre, sin 
innovar. Nos conduce a ser esclavos de una 
monotonía en la que encontramos tanto el tedio como 
la seguridad. Nuestra vida, ciertamente, no puede 
ser una improvisación continua, pero tampoco un 
encorsetamiento totalmente programado. Hay tareas 
y situaciones que nos vienen sin pedir permiso (un 
entierro); otras en cambio las podemos elegir. 

b) Posponer las intervenciones

El polo opuesto al cortoplacismo, al inmediatismo, 
es la mirada excesivamente larga, que posterga 
indefinidamente las iniciativas del pastor y puede 
ser una evasión de la realidad, de las dificultades del 
presente, y una justificación insensata de la falta de 
respuestas adecuadas a los desafíos que nos acosan. 
En palabras del gran Lope de Vega, esta manera de 
proceder acaba amparándose en el consabido verso: 
“Mañana le abriremos, respondía, para lo mismo 
responder mañana”. El continuo preterir o posponer 
las cosas o las decisiones no es un buen camino a la 
hora de apacentar una comunidad. 

Cada tiempo tiene sus circunstancias y tenerlas en 



28

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

extinguirse) sus energías evangelizadoras, aquella 
fuerza y vitalidad divinas que le fueron infundidas el 
día de su consagración. Esta carta pastoral refleja 
una situación vital parecida a la nuestra, no exenta 
de fatigas y contrariedades. En aquella primera hora 
de la Iglesia, como también en la hora presente, 
los difusores del Evangelio debían hacer frente a 
momentos difíciles, a trabas que impedían que la 
Palabra de Dios se extendiera briosamente. Son 
dificultades que también pueden anidar en nuestras 
actuales comunidades: egoísmo, amor al dinero, 
vanidad, vida disoluta, orgullo, religiosidad de la 
fachada, etc. (cfr. 2 Tim 3, 2-5)2.

A través del encuentro personal con Cristo, 
enardecido por el recuerdo de la gracia recibida en 
el momento de la ordenación, podremos vigorizar el 
compromiso de la evangelización y el impulso a la 
solidaridad. El trato de amistad con Cristo despierta 
en nosotros el fuerte deseo de anunciar el Evangelio y 
testimoniarlo en la sociedad para que sea más justa y 
humana. Del amor a Cristo ha brotado a lo largo de los 
siglos un inmenso caudal de caridad, de participación 
en las dificultades de los demás, de amor y de justicia. 
¡Sólo del encuentro con Cristo brotará la civilización del 
amor, que transformará nuestros pueblos y ciudades 
para que, además de ser una tierra de esperanza, 
seamos también una tierra del amor! Quizás esto 

se nos haya olvidado. Al respecto, es fundamental 
recordar la advertencia del papa Francisco en el 
comienzo de la exhortación Evangelii Gaudium: «La 
alegría del Evangelio llena el corazón y la vida entera 
de los que se encuentran con Jesús. Quienes se dejan 
salvar por Él son liberados del pecado, de la tristeza, 
del vacío interior, del aislamiento. Con Jesucristo 
siempre nace y renace la alegría» (n. 1). 

3. Un eco reciente: La JMJ de Lisboa 2023

En la reciente Jornada Mundial de la Juventud 
(JMJ), en la que quizás muchos de vosotros habéis 
acompañado al Sr. Obispo y a los jóvenes de nuestra 
diócesis, el Santo Padre dirigió una bella alocución a 
los obispos, a los sacerdotes, a la vida consagrada 
y a los agentes de pastoral, en el monasterio de los 
Jerónimos, el 2 de agosto de 20233. Sus palabras 
pueden servir de introducción y marco a esta reflexión 
con motivo del inicio del curso pastoral.

En su discurso, el Sumo Pontífice evoca la llamada 
de Jesús a los primeros discípulos, a orillas del mar de 
Galilea. Dice Francisco: «Quisiera detenerme en esta 
llamada, que pone de manifiesto lo que acabamos de 
escuchar en la Lectura breve de Vísperas: el Señor 
nos ha salvado, nos ha llamado no por nuestras 
obras, sino por su gracia (cf. 2 Tm 1,9). Esto sucedió 
en la vida de los primeros discípulos cuando Jesús, 
pasando, vio dos barcas junto a la orilla del lago; los 
pescadores habían bajado y estaban lavando las 
redes (Lc  5,2). Entonces Jesús subió a la barca de 
Simón y, después de haber hablado a la multitud, 
cambió la vida de aquellos pescadores invitándolos a 
remar mar adentro y a echar nuevamente las redes. 
Vemos inmediatamente un contraste: por una parte, 
los pescadores bajan de la barca para lavar las redes, 
es decir, para limpiarlas, conservarlas bien y volver 
a casa; por otra parte, Jesús sube a la barca e invita 
a echar de nuevo las redes para la pesca. Resaltan 
las diferencias: los discípulos bajan, Jesús sube; ellos 
quieren  guardar las redes, Él quiere que  se echen 
nuevamente al mar para la pesca… Jesús mira con 
ternura a Simón y a sus compañeros que, cansados 

2Cfr. A. CRESPO HIDALGO, Querido Timoteo. Cartas de ánimo a un cura y a su comunidad (Madrid 2021).
3 El texto pontificio se puede encontrar en: https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2023/
documents/20230802-portogallo-omelia.html



29

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

y amargados, lavan sus redes, realizando un gesto 
repetitivo, automático, pero también lleno de fatiga y 
resignación: no quedaba más que volver a casa con 
las manos vacías»4.

A veces, en el ejercicio de nuestro apostolado, 
podemos experimentar un desaliento similar, la 
percepción de un cierto cansancio. Ya el papa Pío 
XII se refería a ello diciendo: «El peligro actual es 
el cansancio de los buenos»5. No es algo, por tanto, 
nuevo. Ayer como hoy, muchos pastores se cansan 
porque su entusiasmo sin medida no encuentra 
frecuentemente una respuesta. En efecto, vemos 
que hay sacerdotes buenos, abnegados, que se 
entregan totalmente no teniendo en cuenta sus límites 
y capacidades, lo que, unido a contextos arduos y 
complicados, puede llevar a la persona al colapso, a 
un bloqueo existencial, al agotamiento y al desánimo. 
Esto puede ser debido a causas diversas, pero no son 
pocos los que aluden a que una raíz común se halla, 
en parte, en que los muchos quehaceres pastorales 
no permiten al presbítero ocuparse de su interior, de 
aquella espiritualidad que ha de irrigar el curso de sus 
jornadas. Implicados hasta el extremo en la pastoral, 
les falta ese tiempo vivificador de coloquio con 
Cristo, Redentor, Amigo, Pastor, Hermano, Maestro, 
Luz y Guía. Les falta igualmente una palabra de 
reconocimiento, de escucha o de aliento. Se sienten 
solos, en una carrera de obstáculos, donde nadie 
les da la mano. Comienzan entonces los problemas 
de incomunicación. A los buenos, a menudo, les 
pasa esto y entran en un estado de desasosiego, 
en una somnolencia que los anquilosa, que les roba 
la pujanza en la entrega. Les entra una especie de 
sueño paralizante y desorientador. Es la somnolencia 
de los buenos. Acordaos: Pedro y los dos hijos del 
Zebedeo eran buenos, pero a la hora de la verdad no 
supieron estar con Cristo. Les entró sueño y lo dejaron 

solo cuando más lo necesitaba, vencidos por la fatiga 
(cfr. Mt 26,36-46).

Hoy algunos especialistas, para definir este 
agotamiento, esta extenuación, hablan del  burnout, 
también denominado síndrome del quemado 
o  síndrome de estar quemado  en el trabajo. Se 
manifiesta a través de un estado de agotamiento 
físico y mental que se prolonga en el tiempo y llega 
a alterar la personalidad y autoestima del trabajador6. 
Es un proceso en el que progresivamente el sacerdote 
sufre una pérdida del interés por sus tareas y va 
desarrollando una reacción psicológica negativa hacia 
las ocupaciones que le son propias.  Los que sufren 
este deterioro hablan de un  estado de postración 
física, emocional y mental  que está  vinculado con 
el  estrés  causado por el duro ritmo laboral y por un 
estilo de vida que desgasta y no satisface. Puede 
tener consecuencias muy graves, tanto en la  esfera 
física como psicológica. 

Sin ánimo de ser exhaustivo, la quemazón en el 
trabajo surge por una falta de realización en lo que 
haces. Tu trabajo no es fuente de paz sino de desaliento; 
el ambiente en el que se realiza tu quehacer no es 

4 Francisco, Homilía en las Vísperas con los obispos, sacerdotes, diáconos, consagrados, consagradas, seminaristas 
y agentes pastorales. Monasterio de los Jerónimos. Lisboa, 2 de agosto de 2023.
5 Las palabras concretas del Papa fueron éstas: «Lasciate che il vostro Padre e Pastore vi metta in guardia da tale 
minaccia. Vorremmo che la voce delle campane di Pasqua vi recasse, insieme con la letizia, la pace, l’amore fraterno, 
anche questo grave monito: il pericolo di oggi è la stanchezza dei buoni! Scuotete ogni torpore; riprendete l’usata virtù»:  
Pio XII, Messaggio Urbi et Orbi. 5 aprile 1953. Esta referencia se puede consultar en: Discorsi e Radiomessaggi di 
Sua Santità Pio XII, Quindicesimo anno di Pontificato, 2 marzo 1953 - 1° marzo 1954, (Città del Vaticano 1954), vol. 
XV, pp. 39 – 40.
6 Sobre este argumento es muy interesante el libro: R. ALMADA, El cansancio de los buenos (Madrid 2013)

https://cuidateplus.marca.com/enfermedades/psicologicas/estres.html


30

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

sereno, al contrario, te causa tensión, preocupación, 
dolor de cabeza. Te notas inquieto por tener una carga 
de trabajo excesiva. Sientes que estás coartado por 
un juicio continuo de los otros sobre lo que haces. 
Reclamas ayuda, pero nadie te la presta. Percibes 
que las relaciones con los que te rodean en el trabajo 
no son buenas. No hallas apoyo en tu entorno; tienes 
una  sensación de no estar suficiente formado para 
desempeñar las tareas encomendadas, etc.7

4. El cansancio en el clero

El tema del desgaste entre los sacerdotes es 
ciertamente complejo8. Se necesitaría un estudio 
pormenorizado en cada caso. No quiero aparecer 
como especialista en burnout. Es un argumento 
intrincado y me sobrepasa. Por eso vuelvo a la 
terminología clásica y hablo del cansancio que el 
evangelizador puede experimentar en el ejercicio de 
su ministerio. Volviendo al citado discurso del Papa 
en Portugal, podríamos describirlo de esta forma: Un 
cansancio que brota cuando nos parece que entre las 
manos sólo tenemos redes vacías. Un cansancio que 
aparece cuando vemos la pujanza del secularismo, la 
indiferencia hacia Dios y un creciente distanciamiento 
de la práctica de la fe. Un cansancio que se acentúa 
por la desilusión o la rabia que algunos alimentan en 
relación a la Iglesia, en algunos casos por nuestro mal 

testimonio y por los escándalos que han desfigurado 
su rostro, y que llaman a una purificación humilde, 
constante, partiendo del grito de dolor de las víctimas, 
que siempre han de ser acogidas y escuchadas9. 
Un cansancio que se incrementa por el desánimo 
que experimentamos cuando nos sentimos solos, 
incomprendidos, cargados de correos electrónicos o 
mensajes de Whatsapp que nos reclaman, que nos 
fijan nuevos compromisos, que nos critican, que llenan 
nuestro teléfono de propaganda o tópicos manidos, 
pero que no nos proporcionan el calor humano que 
necesitamos. Un cansancio que se agranda porque 
nuestros superiores o compañeros, agobiados a su 

7 Desarrollando estas ideas, el Obispo de Ajaccio asevera: «Esta sociedad moderna, activa y frenética, del Occidente, 
que calificamos como desarrollado, conoce deficiencias fundamentales. El tener y el poseer no dan la felicidad. La 
carrera sin sentido por hacer ha provocado fisuras en el sistema social. La hiperactividad profesional ha alejado a 
las personas de una vida relacional y afectiva libre y plena, ha creado tensiones en las familias, ha llevado a unas 
relaciones profesionales agresivas y, sobre todo, ha desvelado que el hacer y el tener no dan sentido a la vida. Nada 
nuevo bajo el sol, como diría el Eclesiastés (cf. Ecl 1,9). Desde el fruto del Génesis donde Adán y Eva cedieron al 
deseo de tener y de poseer (cf. Gen 3,1-6), han entrado muchas tensiones en la vida relacional, espiritual y profesional. 
Algunos denuncian una deshumanización de la vida profesional en el siglo XXI. El hombre hace cosas, tiene bienes, 
pero en un determinado momento se cansa y se rompe. Esta lógica provoca una fragilización del hombre. La psicología 
del mundo del trabajo habla cada vez más de una desorganización de la vida profesional que causa rupturas internas 
en el hombre. Este navega a veces entre la presión y la depresión. A menudo oímos hablar de burn out (trabajador 
quemado) debido al exceso de trabajo. Pero en estos últimos tiempos también estamos oyendo hablar de bore out (el 
aburrimiento en el trabajo) y de brown out (el sinsentido del trabajo). La insistencia en el hacer para existir empieza 
a encontrar resistencias y a plantear preguntas. El hombre no se desarrolla de forma mecánica, sino orgánica. El 
hombre que no tiene una vida equilibrada puede hundirse física y psicológicamente. Se puede estropear. Y luego tiene 
que reconstruirse. Se enfrenta, en definitiva, a un grave vacío existencial. Como la hemorroísa del Evangelio, pierde 
sangre, pierde su vida (cfr. Mc 5,25-¬34). En la actualidad, el hombre moderno pierde el sentido de su vida. Algunos 
psicólogos y psiquiatras definen la depresión como la hemorragia del sentido»: F. BUSTILLO, Vamos a la otra orilla. 
Hacia una vida religiosa renovada (Madrid 2023) 18-19.
8 Cfr. H. LÓPEZ DE MÉZERVILLE, Sacerdocio y burnout. El desgaste en la vida sacerdotal (Madrid 2012). 
9 Sobre este tema, véase: L. MELINA – T. ROWLAND (eds.), La Iglesia en el banquillo. Un comentario a los “Apuntes” 
de Benedicto XVI (Madrid 2021).



31

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

vez por sus propios trabajos, no tienen tiempo para 
escuchar nuestras cuitas, nuestras dolencias o el 
pesimismo que a menudo nos derrota. Un cansancio, 
en fin, que se agiganta porque nos falta el tiempo 
para resolver todo lo que tenemos que hacer y no nos 
permite la disposición para acudir a Jesús, que no se 
cansa de esperarnos y que continúa tendiéndonos la 
mano, sosteniendo a su amada Esposa10. 

Cuando uno se va acostumbrando a una vida 
monótona, cuando caes en manos del aburrimiento o 
la desesperanza, la misión pastoral se transforma en 
una especie de empleo. Podemos caer en el riesgo de 
pensar como un funcionario. Entonces es el momento 
de dejar lugar a esa segunda llamada de Jesús, que 
nos llama de nuevo, que vuelve a pronunciar con amor 
nuestro nombre, que fija su mirada en la nuestra. Nos 
llama para hacernos caminar junto a Él, nos llama 
para rehacernos.

Cuando nos falten las fuerzas o el entusiasmo 
evangelizador, situación que hoy se detecta con cierta 
frecuencia en muchos de nosotros, es hora de ir con 
urgencia y sinceridad al Señor. Es hora de presentar a 
Cristo nuestras debilidades y nuestras lágrimas, para 
poder afrontar las situaciones pastorales y espirituales 
que nos son propias. Son situaciones que exigen un 
coloquio prolongado y humilde con el Buen Pastor y 
también un diálogo abierto y sereno entre nosotros, 
con apertura de corazón e intentando encontrar 
soluciones.

Cuando el cansancio arrecia, no es la hora del 
lamento estéril. No se trata de lanzarnos invectivas 
los unos a los otros buscando quién es el culpable 
de lo que nos pasa; no se trata de acusarnos 
recíprocamente, no se trata de victimizarnos. Se trata, 
más bien, de roturar nuevos caminos para ir detrás de 
que Aquel que un día nos llamó por nuestro nombre y 
nos pidió que prolongáramos su misión en esta tierra.

5. Volver a empezar

Recordemos el doble movimiento aludido al principio: 
mientras los apóstoles bajan de la barca para lavar los 
instrumentos utilizados, Jesús sube a la barca de tu 
vida y ministerio y te invita a echar nuevamente las 
redes (cfr. Mt 4,18-22; Lc 5,1-10).

En el momento del desánimo, dejemos que Jesús 
suba nuevamente a nuestra barca, con aquella ilusión 
que experimentamos cuando conquistó nuestra alma 
el día de nuestra ordenación sacerdotal. Esa ilusión 
debe ser revivida, reconquistada, reeditada. Él viene a 
buscarnos en nuestras soledades, en nuestras crisis, 
para ayudarnos a recomenzar. Como en el caso de 
María de Betania, en el momento del cansancio, 
necesitamos que alguien, un hermano, nos diga que 
el Maestro está presente y nos busca. Esa convicción 
nos hará reaccionar igual que lo hizo María, que se 
levantó de prisa y fue a su encuentro (cfr. Jn 11,28-
29). 

En este sentido, me atrevo a decir que hoy más 
que nunca es preciso cultivar la espiritualidad del 
recomienzo. No hemos de tener miedo. Así es 
la vida: caer y recomenzar, aburrirse y recibir de 
nuevo la alegría, convencernos de que la fuerza que 
necesitamos para el ejercicio sereno del ministerio 
viene de la mano de Jesús. No lo dudemos. También 
hoy Cristo, el Buen Pastor, pasa por las orillas de 
la existencia para reavivar la esperanza y decirnos 
también a nosotros, como a Simón y a los otros: 
«Navega mar adentro y echa las redes» (Lc 5,4). 

Esto es lo que nos pide el Señor: que  reavivemos 
la inquietud por el Evangelio. Nos pide que tomemos 
conciencia de que nuestro ministerio pastoral no es 

10 Cfr. Francisco, Homilía en las Vísperas con los obispos, sacerdotes, diáconos, consagrados, consagradas, 
seminaristas y agentes pastorales. Monasterio de los Jerónimos. Lisboa, 2 de agosto de 2023.



32

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

la simple realización de una actividad. Es, más bien, 
un ser con Cristo, es ser embajador de Cristo, es una 
expropiación que ha de llevarnos a olvidarnos de 
nosotros para dejar que Cristo viva en nosotros. Esta 
vida suya ha de rebosar en nosotros y derramarse en 
los demás. Esta convicción ha de penetrar cada vez 
más en la totalidad de nuestro ser. 

Escuchando la susodicha homilía del papa Francisco 
en el monasterio de los Jerónimos, para avivar esta 
identidad se necesitan algunas actitudes de fondo que 
nos conduzcan a tomar conciencia de que debemos 
volver al inicio, al hontanar del ministerio. Y para ello, 
ante todo, es fundamental, a la luz del relato de la 
pesca milagrosa (cfr. Lc 5,1-11), evocar que el Señor 
nos pide navegar mar adentro. Hay que dejar la orilla 
de las desilusiones y del inmovilismo y tomar distancia 
de esa tristeza que tantas veces nos asalta frente a 
las dificultades. Es importante pensar que no todo 
está perdido, que es posible liberarse de la inercia que 
nos atenaza. Para ello se requiere que sumerjamos 
nuestra vida y ministerio en el Evangelio. Solamente 
así nos libraremos de los parámetros del mundo para 
adquirir los de Dios. Examinemos la conciencia sobre 
esto. No es algo idílico recuperar la ilusión. En nuestro 
caso se trata de una segunda edición de la ilusión, de 
la ilusión ya madura, la ilusión que viene tras haber 
experimentado el fracaso o el hastío, la decepción o el 
menoscabo. No es fácil recuperar la ilusión adulta, pero 
es muy necesario. Es muy urgente, imprescindible, se 
puede decir sin lugar a dudas.

	 En segundo lugar, recordemos que solamente 
si recuperamos esta ilusión adulta volviendo a las 
fuentes del primer amor (cfr. Ap 2,4-5), cuando 
sentíamos que el corazón nos ardía en pasión 
evangelizadora, podremos pasar  del derrotismo a 
la fe. Esto no se consigue yendo al psicólogo. Se 
consigue volviendo a poner a Cristo en el centro de 
nuestra vida. Y para que Cristo ocupe el centro de 
nuestra vida y nuestras jornadas debemos: avivar 
el deseo de encontrarnos con Él, que sufre en el 
menesteroso (cfr. Mt 25,1-13); alimentar ese deseo 
con el aceite de la oración, ya sea mental, pero sobre 
todo con la recitación fervorosa del Oficio divino, que 
la Iglesia nos encomienda cotidianamente; dejar libre 
el centro de nuestro corazón que ahora puede que 
esté ocupado por el agobio; liberarnos de entender la 
misión como un exceso de burocratización sin apoyo 
específico; poner orden en nuestra vida; encontrar 
tiempo para organizar las tareas; buscar colaboradores 
que nos echen una mano en nuestras tareas; no 
poner unas  expectativas  demasiado idealistas, que 
muchas veces no se ajustan a la realidad cotidiana, y 
que al no cumplirse provocan en nosotros ansiedad, 
conformismo, desazón, pereza, apatía, impaciencia, 
nerviosismo, baja autoestima, o un afán de 
perfeccionismo, entre otros. Cuando sintamos estas 
afecciones, hemos de dirigirnos a Cristo como lo hizo 
Simón que, aun habiendo trabajado en vano toda 
la noche, afirmó: «Si tú lo dices, echaré las redes» 
(Lc 5,5)11. 

Por otra parte, hoy es muy importante llevar adelante 
juntos la pastoral, todos juntos. En el texto de la pesca 
milagrosa, Jesús confía a Pedro la tarea de navegar 
mar adentro, pero después habla en plural, diciendo 
«echad las redes» (Lc 5,4). Pedro guía la barca, pero 
en la barca están todos y todos están llamados a 
echar las redes. Y cuando recogen una gran cantidad 
de peces, saben bien que no lo han hecho solos, 
no administran el don como posesión y propiedad 
privada, sino que –dice el Evangelio– «hicieron señas 
a los compañeros de la otra barca para que fueran 
a ayudarlos» (Lc 5,7). Y así llenaron dos barcas de 
peces.  

11 Cfr. Francisco, Homilía en las Vísperas con los obispos, sacerdotes, diáconos, consagrados, consagradas, 
seminaristas y agentes pastorales. Monasterio de los Jerónimos. Lisboa, 2 de agosto de 2023.



33

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

Una de las cosas más penosas que tenemos los 
sacerdotes es que no sabemos trabajar en equipo. 
Tal vez porque en el seminario, al menos hasta hace 
unos años, no se nos educó para ello. Más bien se 
insistía en la soledad sacerdotal. Se nos educaba 
para ser párrocos en una parroquia. Un pastor y una 
comunidad. Podríamos hablar de que se trataba de 
cultivar la espiritualidad del franco tirador, del líder. 
Saber trabajar juntos, en cambio, implica saber 
delegar, saber compartir, vencer recelos y envidias, 
no sentirse imprescindible, saber llorar con el que 
llora; y lo que es más difícil, no sentir resquemor por 
el triunfo del hermano, por sus éxitos o conquistas. 
Saber trabajar en concordia y hermandad conlleva el 
cultivo de la humildad y la relación. Todos estos rasgos 
hay que pedirlos cada día en la oración. Hemos de 
recibirlos como don para luego hacerlos germinar en 
nuestras tareas.

Por último, para salir del cansancio conviene tener 
claro que Jesús no nos abandona. Con Jesús en 
nuestro corazón venceremos los miedos que nos 
acosan. Y esto lo podremos hacer si cotidianamente 
lo escuchamos, si nos cosemos a su divino Corazón, 
si confiamos en Él. No podremos dar frutos si no 
permanecemos anclados en Él, si no arraigamos 
nuestra vida en la suya. Tal vez hoy, tan volcados en 
el hacer como estamos, puede que hayamos perdido 
la prioridad del ser. Solamente escuchando la voz del 
Buen Pastor podremos hacer planes de pastoral. Estar 
a los pies del Buen Pastor es la posición ideal para 
transmitir a otros la certeza de que se nos ha regalado 
la mejor parte, una parte que nadie nos arrebatará (cfr. 
Lc 10,38-42).

6. La centralidad de Jesucristo  

Esta visión del presbiterado en la Iglesia de 
Jesucristo nos recuerda, a quienes hemos recibido 
esta gracia del ministerio ordenado de modo 
inmerecido, que nuestra pujanza pastoral proviene de 
vivir en estrecha comunión con el Maestro, para poder 
proclamar su doctrina con conocimiento y verdad, para 
acercarnos a los pecadores con su misma clemencia 
y misericordia, para guiar con acierto a la grey que 
nos ha sido confiada por los caminos de la esperanza 
y del amor, en la oscuridad luminosa de la fe y en las 
complejas situaciones y circunstancias de la vida real 

y concreta de cada día. Necesitamos tener la «mente 
de Jesús» (cfr. 1 Cor 2,12‑16). Sin esta identificación 
espiritual con el Señor, que únicamente se logra por 
la oración constante y la pureza de corazón, seremos 
una campana hueca, un altavoz que pregona lo que el 
mundo quiere, unos asistentes sociales más o menos 
aplaudidos, más o menos buscados. Es importante no 
olvidar esto porque, con la mejor voluntad de servir y 
ayudar, con frecuencia el sacerdote se convierte en el 
agente social del pueblo. Metido en mil ocupaciones, 
no tiene tiempo para rezar con tranquilidad, ni para 
estudiar, y casi ni para programar bien su trabajo. 
Deberíamos aprender a trabajar más en equipo, 
a preparar colaboradores y distribuir el trabajo, de 
modo que el presbítero aparezca como el hombre de 
la oración y de la sabiduría espiritual, que orienta y 
promueve, en fraternidad, el apostolado de todos los 
demás.

Muchos de nuestros problemas se verían paliados 
si volviéramos a poner a Cristo en el centro de 
nuestro corazón. Es una opción vital en nuestros 
días. No lo olvidemos porque, quizás, y lo digo con 
toda humildad, en la hora presente se está insistiendo 
mucho en los medios, en los programas, en los 
plazos, en las reuniones, etc., y dejamos a un lado 
algo fundamental: encontrar tiempo, y un tiempo de 
calidad, para ponernos de rodillas ante Cristo, el 
Redentor del hombre. Solamente desde el encuentro 
con Jesús de Nazaret, desde la experiencia de su amor 
por nosotros, desde la centralidad de la vida teologal, 
se puede pasar a la transmisión de esa experiencia. 
Da la impresión, y puede que me equivoque, de que 



34

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

hablamos mucho de Iglesia y poco de Cristo, mucho 
de estructuras y poco de encuentro con el Señor, 
mucho de reunirnos y poco de unirnos al Señor para 
escucharlo, amarlo y adorarlo12.

El evangelizador solamente podrá hablar a los 
demás del Señor si primero ha tenido la experiencia 
de un encuentro sincero y personal con Él. Es la 
experiencia del amor de Dios el motor de cualquier 
acción posterior. Siguen siendo emblemáticas las 
afirmaciones de Benedicto XVI en Deus caritas 
est (2005): «Hemos creído en el amor de Dios: así 
puede expresar el cristiano la opción fundamental 
de su vida. No se comienza a ser cristiano por una 
decisión ética o una gran idea, sino por el encuentro 
con un acontecimiento, con una Persona, que da un 
nuevo horizonte a la vida y, con ello, una orientación 
decisiva» (n. 1). 

Este pensamiento, esta vivencia, es recogida 
también en el documento de Aparecida: «Nuestra 
mayor amenaza es el gris pragmatismo de la vida 
cotidiana de la Iglesia en el cual aparentemente todo 
procede con normalidad, pero en realidad la fe se va 
desgastando y degenerando en mezquindad. A todos 
nos toca recomenzar desde Cristo, reconociendo 
que no se comienza a ser cristiano por una decisión 
ética o una gran idea, sino por el encuentro con un 
acontecimiento, con una Persona, que da un nuevo 
horizonte a la vida y, con ello, una orientación 
decisiva». Y concluye el documento de Aparecida 
con estas hermosas palabras: «Conocer a Jesucristo 
por la fe es nuestro gozo; seguirlo es una gracia, y 
transmitir este tesoro a los demás es un encargo que 

12 «La unidad de vida con Él, en la misericordia y el servicio de salvación, es el verdadero punto de partida de la 
espiritualidad y de la vida de fe de los ministros del Señor. En la Iglesia de Jesús, ser sacerdote implica ser previamente 
discípulo, amigo y confidente del Señor. En la comunidad, el sacerdote, no de manera exclusiva, pero sí de forma 
singular, es el amigo del Señor, el que sabe todo lo que el Señor ha oído del Padre, el que convive con Él y comparte 
su misión. La fuerza y la alegría de nuestra vida está en la palabra del Señor: a vosotros os llamo amigos (Jn 15,15)»: 
F. SEBASTIÁN AGUILAR, Seis vocaciones en la Iglesia (Madrid 2023) 254-255.
13 V CONFERENCIA GENERAL DEL EPISCOPADO LATINOAMERICANO Y DEL CARIBE, Documento conclusivo: 
Discípulos y misioneros de Jesucristo para que nuestros pueblos en Él tengan vida. “Yo soy el Camino, la Verdad y la 
Vida” (Jn 16,4). Aparecida, 13-31 mayo 2007, nn. 12.18.
14 «Para responder al empuje de la secularización y anunciar el Evangelio de Jesús en nuestro mundo necesitamos 
fortalecer nuestra autenticidad evangélica en la vida personal, nos hace falta una mejor formación doctrinal, y es 
imprescindible adoptar nuevas actitudes de comprensión y acercamiento, utilizar un modo nuevo de presentar el 
Evangelio de Jesús a la gente, con claridad y misericordia. En cualquier caso, el primer paso tiene que ser un esfuerzo 
para comprender mejor lo que somos y lo que tenemos que hacer»: F. SEBASTIÁN AGUILAR, Seis vocaciones en la 
Iglesia (Madrid 2023) 230.

el Señor, al llamarnos y elegirnos, nos ha confiado»13.

	 Me parece que esta afirmación, a nosotros, 
como ministros del Evangelio, nos ha de llevar a 
robustecer nuestra identidad cristiana y sacerdotal, 
que en el marco cultural en el que nos desenvolvemos 
aparece acosada por numerosas adversidades14. Las 
tendencias hoy culturalmente fuertes apuestan por el 
consumo, la sed de dinero, el afán de prestigio. Una 
persona con mucha capacidad de consumo va pisando 
fuerte. Nosotros, por el contrario, culturalmente somos 
identidades frágiles, porque no podemos apoyar 
nuestra identidad ni en el dinero, ni en el consumo, ni 
en la ganancia. Nuestra identidad es teologal, y por ello 
culturalmente frágil. Somos herejes dentro de la cultura 
hodierna. Y al hereje siempre se le intenta convertir. 
Vivimos una identidad acosada. Son innumerables 
las fuerzas que desean encauzar a la Iglesia por los 
caminos de lo políticamente correcto, del pensamiento 



35

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

15 SAN AGUSTÍN DE HIPONA, Sermones, 80, 8.
16 Cfr. A. CENCINI, Sacerdote y mundo de hoy. Del post-cristianismo al pre-cristianismo (Madrid 2012).
17 Me he basado para los comentarios en algunos estudios sobre este discurso paulino: J. A. FITZMYER, Gli Atti degli 
Apostoli. Introduzione e commento (Brescia 2003) 709-721; CH. PERROT, Ministri e ministeri. Indagine nelle comunità 
cristiane del Nuovo Testamento (Cinisello Balsamo-Milano 2002) 144-184; G. SCHNEIDER, Gli Atti degli Apostoli 
(Brescia 1986) 383-395; M. QUESNEL, “Paul prédicateur dans les Actes des Apôtres”: NTStud 47 (2001) 469-481; P. 
BOSSUYT-J. RADERMAKERS, Témoins de la parole de la grâce. Lecture des Actes des Apôtres 2 (Bruxelles 1995) 
598-601; C. HEITMANN-H. MÜHLEN (eds.), Experiencia y teología del Espíritu Santo (Salamanca 1978); G. ROSSÉ, 
Atti degli Apostoli (Roma 1998) 717-738; R. PESCH, Atti degli Apostoli (Assisi 1992) 768-786; A. ROOSEN, “Service 
de la Parole et service des pauvres dans Actes 6,1-7 et 20,32-35”: Studia Moralia 27 (1989) 43-76; J. DUPONT, Le 
discours de Milet. Testament pastoral de Saint Paul (Actes 20,18-36) (Paris 1962-Roma 1980); A. MORENO GARCÍA, 
“Constituidos pastores por el Espíritu Santo. El discurso de Mileto (Hch 20,17-38)”: Estudios Bíblicos 62 (2004) 27-48.

único. Se quiere acallar la voz de la Iglesia para que 
ésta no hable de la vida eterna, del amor de Dios, de 
la inviolabilidad de la dignidad humana. Vivir así es 
muy difícil. Sólo podrán hacerlo las personas con una 
identidad sólida, que tengan «vocación de salmón» 
y naden contra corriente. Para ello se requiere que 
posean una gran experiencia mística y que fortalezcan 
su aparente fragilidad contando con el apoyo social de 
una comunidad de creyentes. 

	 El cristianismo ha dejado de ser el tejido 
fundamental que estructura la sociedad y el humus 
vital en el que crecen las nuevas vidas; ha dejado 
de ser la única comprensión decisiva del hombre 
y del mundo. Se habla de una época post-cristiana. 
Palabras de siempre como la conversión, el encuentro 
con el Señor, la purificación de las estructuras 
eclesiales, el ardor misionero, tienen otro escenario: 
una cultura y sociedad post-cristiana y, en algunos 
casos, resentidamente anticristiana. 

Hay una apostasía vital y silenciosa, como un flujo 
silencioso del agua del deshielo, que sobre todo en el 
mundo juvenil se hace dramática. Es verdad que es 
numeroso el grupo de cristianos que se mantienen y 
luchan por progresar en la santidad en circunstancias 
realmente adversas, pero el escenario en el que se 
mueven ha cambiado radicalmente en las últimas 
décadas. Es por ello esencial recordar lo que un día 
dijera san Agustín: «Tiempos malos, tiempos difíciles: 
esto dicen los hombres. Vivamos conforme al bien 
y los tiempos serán buenos. Nosotros somos los 
tiempos: tal como somos, así son los tiempos»15.

El reto de la transmisión de la fe y de la nueva 
evangelización en este nuevo marco vital, no exento 
de una subliminal ideología militante contraria, exige 
de parte nuestra una respuesta en términos de 
santidad, de profunda unión con Cristo y de constante 
amor a la Iglesia. Para hacer frente a esta corriente de 
fuerzas tan ingentes que nos asalta, por tanto, hace 
falta mucha fe, mucha esperanza y mucha caridad. 
Hace falta que Cristo conquiste nuestra vida y suba 
a nuestra barca, para que sea Él quien la guíe y no 
sucumbamos en medio del mar enfurecido e iracundo 
de la hora presente16.

7. San Pablo, compañero de camino en este 
curso

Para estrechar nuestra vinculación con el Redentor, 
fuente de gozo inmarcesible, estimo que puede 
ser provechoso ahondar en un hermoso pasaje de 
los Hechos de los Apóstoles  (20, 17-38). Os sugiero 
ponerlo como texto de referencia personal en este 
curso, meditándolo frecuentemente y tomándolo 
como brújula para el servicio pastoral17. Esta perícopa 
refiere cómo san Pablo congrega en Mileto a los 



36

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

presbíteros de Éfeso para despedirse de ellos. San 
Lucas nos presenta en ese discurso el testamento 
del Apóstol. Creo no equivocarme si digo que es un 
discurso destinado no sólo a los presbíteros de Éfeso, 
sino también a los de todos los tiempos. San Pablo 
no sólo habla a quienes estaban presentes en aquel 
lugar, sino que también se dirige en verdad a cada uno 
de nosotros. 

Es un relato denso y muy sugerente. Pablo primero 
atrajo la atención hacia sí mismo como un ejemplo. 
No un ejemplo a seguir en vez de Jesús, sino como 
un ejemplo de cómo seguir a Jesús en medio de retos 
y adversidades. Me detengo en algunos versículos 
para comentarlos fraternamente con vosotros que os 
preparáis para un apretado curso de trabajo pastoral.

Pablo comienza su alocución a los presbíteros de 
Éfeso abriendo su corazón. Lo primero que les dice es 
que ha procurado servir al Señor con toda humildad 
(cfr. Hch 20,19). Recordemos que, como el Apóstol 
de los gentiles, también nosotros estamos llamados a 
hacer lo mismo. Hablar de esta virtud hoy no está de 
moda. Se trata de una palabra claramente denostada. 
La mentalidad del mundo, de hecho, lleva a emerger, 
a abrirse camino quizá con picardía y sin escrúpulos, 
afirmando sin miramientos los propios intereses. En el 
Reino de Dios, por el contrario, se premia la humildad. 
El mundo, en cambio, con frecuencia promueve 
el arribismo y la prepotencia; las consecuencias 
están ante los ojos de todos: rivalidades, abusos, 

frustraciones. La humildad no quiere decir falsa 
modestia. Lo que esta palabra indica es que todo 
lo que podemos hacer es don de Dios. Dios nos ha 
otorgado unos dones para ponerlos al servicio de la 
edificación del reino de Dios. Sabiendo esto nosotros 
estamos llamados a trabajar con esta humildad, sin 
tratar de aparecer. No busquemos alabanzas, no 
hagamos las cosas para que nos vean; para nosotros 
no es un criterio decisivo pensar qué dirán de nosotros 
en los diarios o en otros sitios, sino qué dice Dios 
de nuestro obrar. Ésta es la verdadera humildad: no 
aparecer ante los hombres, sino estar en la presencia 
de Dios y trabajar con humildad por Dios, y de esta 
manera servir realmente también a la humanidad y a 
los hombres18.

San Pablo dice luego a los presbíteros que lo 
escuchaban en Mileto: «No tuve miedo de anunciaros 
enteramente el plan de Dios» (Hch 20, 27). Esto es 
importante: el Apóstol no predica un cristianismo a la 
carta, según sus caprichos o tendencias; no predica un 
Evangelio según su propia visión, sus ideas teológicas 
preferidas; no se sustrae al compromiso de anunciar 
la voluntad de Dios, también la voluntad incómoda, 
incluidos los temas que personalmente no le agradan 
tanto. Igual que el Apóstol, nuestra misión es anunciar 
toda la voluntad de Dios, en su totalidad y sencillez 
última. Ahora bien, debemos predicar y enseñar –
como dice san Pablo–, toda la voluntad de Dios, su 
Palabra, su designio de salvación sobre nosotros. Y 
pienso que, si el mundo de hoy tiene curiosidad de 
conocer todo, mucho más nosotros deberemos tener 
la curiosidad de conocer toda la voluntad de Dios: 
¿qué podría ser más interesante, más importante, 
más esencial para nosotros que conocer lo que Dios 
quiere, conocer la voluntad de Dios, el rostro de Dios? 
Viene aquí la centralidad del estudio y de la formación 
continua durante el ejercicio del ministerio ordenado.

Es una pena comprobar que muchos hermanos 
nuestros no dedican suficiente tiempo al estudio de 
la Palabra de Dios, a la preparación de las homilías, 
a la lectura continua de obras serias y relevantes 
de las disciplinas eclesiásticas más fundamentales. 
Por desgracia, sumergidos como están en un 

18 Cfr. Benedicto XVI, “Lectio divina” en el encuentro con los párrocos y sacerdotes de la diócesis de Roma. 10 de 
marzo de 2011.



37

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

activismo compulsivo y a la postre depauperante, 
los evangelizadores corren el riesgo de olvidar o 
descuidar la propia formación. Una formación que 
ha de ser sólida, rigurosa y continua. Estudiar y 
formarse hoy es más ineludible que nunca, tanto 
para los obispos como para los presbíteros. Aparece 
entonces la necesidad, y la importancia, de potenciar 
la formación permanente del clero. Es fundamental. 
Tenemos que amar el estudio; tenemos que dedicarle 
tiempo y fuerzas. Esto exige una vertebración de la 
pastoral en la que exista un tiempo para el estudio, un 
tiempo de calidad y en cantidad19.

San Pablo continúa su discurso diciendo: «Y ahora, 
mirad, me dirijo a Jerusalén, encadenado por el 
Espíritu. No sé lo que me pasará allí, salvo que el 
Espíritu Santo, de ciudad en ciudad, me da testimonio 
de que me aguardan cadenas y tribulaciones. Pero a 
mí no me importa la vida, sino completar mi carrera 
y consumar el ministerio que recibí del Señor Jesús: 
ser testigo del Evangelio de la gracia de Dios» (vv. 
22-24). El mero sobrevivir biológico –dice el Apóstol– 
no es una prioridad para mí; lo esencial para mí es 
consumar el ministerio, es estar con Cristo, vivir con 
Cristo. En esto consiste la verdadera vida. En otras 
palabras, lo que Pablo desea transmitirnos es esto: 
«aunque perdiera la vida biológica, no perdería la 
verdadera vida. En cambio, si pierdo la comunión 
con Cristo para conservar la vida biológica, perdería 
precisamente la vida misma, lo primordial de mi ser» 
(cfr. Mt 16,26). Percibimos, entonces, que lo que 
quiere el de Tarso es permanecer hasta el final de su 
existencia como auténtico servidor del Maestro, como 
amigo de Jesús, con el fin de proclamar el Evangelio 
de Dios. Siguiendo el ejemplo paulino es importante 

que, aunque pasen los años, nosotros no perdamos el 
celo, la alegría de haber sido llamados por el Señor20. 

Al comienzo del ejercicio del ministerio, en cierto 
sentido, es fácil estar llenos de celo, de esperanza, 
de valor, de ilusión. Sin embargo, al ver cómo van 
las cosas, al ver que el mundo sigue igual, al ver 
que las jornadas se hacen monótonas y pesadas, el 
entusiasmo puede aminorar, incluso se puede perder 
fácilmente. Por eso es imprescindible volver siempre 
a la fuente de la Palabra de Dios, intensificar la 
oración, estrechar el trato y la comunión con Cristo, 
adorarlo pausada y fervorosamente en el Santísimo 
Sacramento, buscar la intimidad con el Salvador, que 
nos aguarda silencioso en el Sagrario para avivar 
nuestra juventud espiritual, para renovar nuestra 
entrega, la alegría de poder caminar con Él hasta 
el suspiro final de nuestra existencia. Hemos de 
«completar la carrera», es decir, hemos de conservar 
siempre el entusiasmo de haber sido llamados por 
Cristo para este gran servicio: anunciar el Evangelio 

19 «En la vida de nuestros presbíteros tiene que entrar el estudio y la inquietud intelectual como un componente esencial. 
En general, los sacerdotes no estudian mucho, ni leen demasiados libros o artículos de una cierta densidad. No podemos 
conformarnos con los materiales prácticos de aplicación inmediata. El celo sacerdotal y la responsabilidad ministerial 
nos tienen que impulsar no solamente a atender las demandas de los fieles, sino también a enriquecer continuamente 
nuestros conocimientos y a crecer en la comunión de mente y de sentimientos con el Señor. Nunca podemos darnos 
por satisfechos en el conocimiento de las Escrituras, en la lectura de los Santos Padres y de los mejores escritos 
teológicos antiguos y recientes. El buen sacerdote tiene que ser una persona intelectualmente inquieta, con ganas 
de saber, de conocer cada vez mejor el mensaje de Jesús, la cultura contemporánea, todo lo que pueda ayudarnos 
a comprender mejor a nuestros hermanos y ejercer nuestro ministerio de manera más adecuada y provechosa. Esto 
también es fidelidad, también es espiritualidad sacerdotal»: F. SEBASTIÁN AGUILAR, Seis vocaciones en la Iglesia 
(Madrid 2023) 271.
20 Cfr. J. RATZINGER, Servidor de vuestra alegría. Reflexiones sobre la espiritualidad sacerdotal (Barcelona 2007).



38

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

de la gracia de Dios. 

En este sentido pienso –lo digo con mucha 
humildad– que es esencial que en la programación 
diocesana exista un tiempo para que los sacerdotes 
cultiven juntos momentos de retiro espiritual. 
Sería hermoso que se organizaran encuentros 
sacerdotales en adviento, cuaresma y pascua, para 
que los presbíteros pudieran estar juntos para adorar 
a Cristo, para orar, para recibir el sacramento de la 
reconciliación. Es triste conocer que hay presbíteros 
que frecuentan poco el sacramento del perdón. Es 
triste saber que hay presbíteros que llevan mucho 
tiempo sin realizar cursos de ejercicios espirituales. 
Evangelizar requiere evangelizadores evangelizados, 
es decir, que comprendan que todo su servicio es 
Evangelio, es Buena Nueva. Esa Buena Nueva 
consiste en que Dios nos conoce, nos ama y perdona. 
El Evangelio es invitación a la alegría porque estamos 
en la gracia, y la última palabra de Dios es la gracia, 
es el amor y el perdón21.

A continuación, viene una frase muy importante del 
Apóstol que quiero meditar un poco con vosotros: 
«Velad por vosotros mismos y por todo el rebaño 
sobre el que el Espíritu Santo os ha puesto como 
guardianes para pastorear la Iglesia de Dios, que Él se 
adquirió con la sangre de su propio Hijo» (v. 28). San 
Pablo nos invita a ser centinelas, vigilantes. «Velad», 
nos dice con claridad. No podemos perder tiempo, no 
podemos caer en la modorra a la hora de proclamar 
la voluntad de Dios, a la hora de ser servidores y 
sembradores de su Palabra, de su Reino. «Velad por 

vosotros mismos» (v. 28): estas palabras tienen una 
vigencia perpetua para los presbíteros de todos los 
tiempos. Hay un activismo con buenas intenciones, 
pero en el que uno descuida la propia alma, la propia 
vida espiritual, el propio estar con Cristo. San Carlos 
Borromeo, en la lectura del breviario de su memoria 
litúrgica, nos dice cada año: no puedes ser un buen 
servidor de los demás si descuidas tu alma22. Es 
fundamental que nuestra vida espiritual no se vuelva 
mediocre, tibia. Es esencial que no aminore nuestro 
estar con Cristo. Tenemos que convencernos de que 
orar y meditar la Palabra de Dios no es tiempo perdido 
para la atención a las almas, sino que es condición 
para que podamos estar realmente en contacto con 
el Señor y así hablar de primera mano del Señor 
a los demás23. Este fortalecimiento de nuestra 
amistad con el Señor lo tendremos más en cuenta si 
recordamos, en primer lugar, que ha sido «el Espíritu 

21 Cfr. Benedicto XVI, “Lectio divina” en el encuentro con los párrocos y sacerdotes de la diócesis de Roma. 10 de 
marzo de 2011.
 22 «¿Estás dedicado a la predicación y la enseñanza? Estudia y ocúpate en todo lo necesario para el recto ejercicio de 
este cargo; procura antes que todo predicar con tu vida y costumbres, no sea que, al ver que una cosa es lo que dices 
y otra lo que haces, se burlen de tus palabras meneando la cabeza. ¿Ejerces la cura de almas? No por ello olvides 
la cura de ti mismo, ni te entregues tan pródigamente a los demás que no quede para ti nada de ti mismo; porque es 
necesario, ciertamente, que te acuerdes de las almas a cuyo frente estás, pero no de manera que te olvides de ti. 
Sabedlo, hermanos, nada es tan necesario para los clérigos como la oración mental; ella debe preceder, acompañar 
y seguir nuestras acciones: Salmodiaré –dice el salmista– y entenderé. Si administras los sacramentos, hermano, 
medita lo que haces; si celebras la misa, medita lo que ofreces; si salmodias en el coro, medita a quién hablas y qué 
es lo que hablas; si diriges las almas, medita con qué sangre han sido lavadas, y así todo lo que hagáis, que sea con 
amor; así venceremos fácilmente las innumerables dificultades que inevitablemente experimentamos cada día (ya que 
esto forma parte de nuestra condición); así tendremos fuerzas para dar a luz a Cristo en nosotros y en los demás»: San 
Carlos Borromeo, Sermón en el último sínodo que convocó: Acta Ecclesiae Mediolanensis, Milán 1599, 1177-1178.
23 Cfr. J. RATZINGER, Servidor de vuestra alegría. Reflexiones sobre la espiritualidad sacerdotal (Barcelona 2007) 
65-76.



39

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

Santo» quien nos ha encomendado la custodia de la 
Iglesia; es decir, el sacerdocio no es una realidad en 
la que uno encuentra una ocupación, una profesión 
útil, hermosa, que le agrada y se elige. ¡No! Nos ha 
constituido el Espíritu Santo. Sólo Dios nos puede 
hacer sacerdotes; sólo Dios puede elegir a sus 
sacerdotes; y, si somos elegidos, somos elegidos por 
Él. Aquí aparece claramente el carácter sacramental 
del presbiterado, que no es una colocación, que no es 
un simple empleo que se ejerce, un mero administrar 
las cosas, un atender a los pobres como lo hiciera un 
sindicalista o un filántropo. El sacerdocio no es algo 
que hagamos nosotros solamente. Es una elección del 
Espíritu Santo, y en esta voluntad del Espíritu Santo, 
voluntad de Dios, vivimos y buscamos cada vez más 
dejarnos llevar de la mano por el Espíritu Santo, por 
el Señor mismo. 

En segundo lugar, nuestra identidad sacerdotal 
se vivificará si no olvidamos que ha sido Dios quien 
«nos ha puesto como guardianes para pastorear». La 
palabra que el texto español traduce por «guardianes» 
en griego es «epískopos». La palabra «epískopoi» en 
ambiente eclesiástico se identificó de inmediato con 
la palabra «pastores». O sea, vigilar es «apacentar», 
desempeñar la misión de pastor. En realidad, el 
sacerdote es el que vigila, es decir, el que apacienta 
la Iglesia de Dios. Y no puede apacentarse la grey si 
no se conjuga en todas sus voces, modos y tiempos el 
verbo amar. La vigilancia de la grey es un ejercicio de 
amor por ella, sabiendo que esa grey no es nuestra. 
Es de Dios. Y no olvidemos que en el antiguo Oriente 
«pastor» era el título de los reyes. Los reyes son 

los pastores del rebaño, que es el pueblo. Cristo, el 
verdadero rey, transforma interiormente este concepto. 
Cristo es el Pastor que se hace cordero, el Pastor que 
se deja matar por los demás, para defenderlos del 
lobo. Cristo defiende la grey amándola. Igual nosotros. 
No hay sacerdocio sin amor a la grey. Pero un amor 
en el pleno sentido de la palabra, que no atiende 
únicamente a las necesidades y carencias materiales 
de nuestros hermanos, sino también a la peor de las 
pobrezas: la falta de Dios y de su gracia. Un amor 
que asimismo hace frente con perseverancia a las mil 
pobrezas y a los muchos sufrimientos espirituales –
la soledad, la angustia, el abatimiento, los fracasos, 
la tristeza y el abandono– en los que viven muchas 
personas. 

Tenemos que mirar más a Cristo para aprender el 
arte pastoral. Al mirarlo atentamente aprenderemos 
que pastorear, ante todo, es amar a este rebaño y así 
dar la vida por él, alimentarlo, protegerlo. Nutrir a la 
grey no es otra cosa que ofrecerle la fuerza y la luz 
de la Palabra de Dios y de los sacramentos, y esto no 
sólo con las palabras, sino con el limpio testimonio en 
nuestra vida de la voluntad de Dios. Proteger a la grey 
no es otra cosa que orar por ella y estar dispuesto a 
arriesgar por entero nuestra vida por ella.

En segundo lugar, al mirar más a Cristo 
aprenderemos que ser pastor no es ser un estratega, 
un gestor, un simple burócrata, un factotum, una 
persona multitasking, que demuestra la habilidad que 
tiene para realizar varios cometidos al mismo tiempo. 
Lejos de esta óptica sesgada, pero muy vigente en 
nuestros días, ser pastor de la grey de Cristo pasa 
más bien por adquirir su punto de vista, convertirse 
en alguien que, totalmente identificado con la divina 
voluntad, conduce a la grey que tiene confiada hacia 
la altura de Dios y a la luz de Dios. Desde esa ventana 
ve a la pequeña comunidad de la Iglesia que se le 
ha confiado. Para un pastor de la Iglesia, para un 
sacerdote, para un epískopos, es importante también 
que vea su responsabilidad desde el punto de vista de 
Dios, que trate de ver desde lo alto, con el criterio de 
Dios y no según los criterios del mundo o sus propias 
preferencias, sino como juzga Dios. Ver desde esta 
altura de Dios y así amar a su grey con Dios y por 
Dios. Si el sacerdote es totalmente de Dios podrá 
entregarse sin fisuras a los hombres, podrá mostrar a 



40

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

sus hermanos el camino del cielo24.

Es imprescindible que no dejemos preterida esta 
perspectiva, porque a nosotros compete abrir este 
mundo a la eternidad. Asistimos a un progresivo 
crecimiento de los postulados intramundanos, a la 
difusión de una cultura cada vez más egoísta, más 
arraigada en sí misma y más olvidada de Dios y de la 
vida eterna. En este mundo cerrado a la trascendencia 
y a la gloria inmortal, en el que cada uno vive para 
sí, los sacerdotes tenemos que ser como oasis donde 
aparece la vida verdadera y completa como fruto 
de la llamada a la inmortalidad gozosa, ofrecida por 
Dios en la vida de Jesús, recordada y mantenida por 
los cristianos como realidad cercana e interpelante. 
Este planteamiento básico tiene que determinar 
las actitudes y actividades de los cristianos y muy 
especialmente la de los pastores. 

Los ministros de la Iglesia hemos de ser en el 
mundo el anticipo y el signo de la vida inmortal y 
gloriosa de la humanidad, amor que acoge, que 
ayuda, que perdona, que sostiene y alienta en la vida 
para que nuestros hermanos puedan alcanzar el cielo. 

24 «Si el sacerdote tiene a Dios como fundamento y centro de su vida, experimentará la alegría y la fecundidad de su 
vocación. El sacerdote debe ser ante todo un “hombre de Dios” (1 Tm 6,11) que conoce a Dios directamente, que tiene 
una profunda amistad personal con Jesús, que comparte con los demás los mismos sentimientos de Cristo (cfr. Flp 
2,5). Sólo así el sacerdote será capaz de llevar a los hombres a Dios, encarnado en Jesucristo, y de ser representante 
de su amor. Para cumplir su elevada tarea, el sacerdote debe tener una sólida estructura espiritual y vivir toda su vida 
animado por la fe, la esperanza y la caridad. Debe ser, como Jesús, un hombre que busque, a través de la oración, 
el rostro y la voluntad de Dios, y que cuide también su preparación cultural e intelectual»: Benedicto XVI, Discurso en 
la sesión inaugural de los trabajos de la V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe. 13 de 
mayo de 2007, n. 5.

Hemos de mostrar el camino de la salvación y de la 
plenitud de la humanidad, que consiste en el amor, 
en la esperanza de la vida eterna. En esto consiste 
la genuina esencia de la evangelización. No hay 
que inventar nada. Todo se reduce a las palabras de 
Jesús: «Sed misericordiosos, amaos los unos a los 
otros, para que el mundo crea» (cfr. Mt 5,6; 22,34).

En tercer lugar, quisiera recordar que el motivo por 
el que los sacerdotes debemos pastorear a la Iglesia 
de Dios se encuentra en que ésta ha sido adquirida 
con la sangre de Cristo (v. 28b). La causalidad 
cristológica fundamenta el oficio eclesial del pastor. 
Dicha causalidad viene reforzada por la gran tradición 
neotestamentaria, donde el término pastor es 
identificado con el pastor mesiánico prometido por el 
Antiguo Testamento (cfr. Mt 22,6; 9,36; 10,6; 15,24; 
26,31-32; Mc 6,34; 14,27-28). Contrapuesto con 
los ladrones y mercenarios, el pastor, siguiendo las 
huellas de Cristo, debe aparecer como el Buen Pastor 
que da la vida por sus ovejas (cfr. Jn 10,1-30). En esta 
línea Hb 13,20 habla de Jesús como el gran pastor de 
las ovejas. La 1 P 2,24 habla de Jesús como pastor 
y obispo de nuestras almas y 1 P 5,4 como el jefe de 
los pastores. El libro del Apocalipsis califica al Cordero 
como su pastor (Ap 7,17). A veces se nos olvida esto 
porque no miramos suficientemente a Cristo. Nos 
dejamos instruir por otras voces, que a menudo usan 
más criterios de eficacia que pautas bíblicas.	

Resumiendo, san Pablo recuerda a los presbíteros 
en Mileto, y también hoy a nosotros, que como Cristo 
entregó su sangre por nosotros, también nosotros, 
a ejemplo del Buen Pastor, debemos gastar nuestra 
vida por las ovejas que nos han sido encomendadas, 
es decir, por la Iglesia. Ahí está, pues, el secreto del 
servicio de los pastores. Nuestro servicio no ha de 
comprenderse desde otra clave que no sea seguir 



41

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

las huellas de Cristo, imitarlo, transparentar sus 
sentimientos, repetir su ejemplo. La relación entre 
cristología y eclesiología, entre cristología y ministerio 
pastoral es inexcusable; la autocomprensión de éste 
cuelga de la verdad de aquella.

8. Evangelizadores con Espíritu

Termino ya. El papa Francisco, retomando unas 
palabras de san Pablo VI, nos propone un nuevo 
talante: «Recobremos y acrecentemos el fervor, la 
dulce y confortadora alegría de evangelizar, incluso 
cuando hay que sembrar entre lágrimas […] Y ojalá 
el mundo actual –que busca a veces con angustia, 
a veces con esperanza– pueda así recibir la Buena 
Nueva, no a través de evangelizadores tristes y 
desalentados, impacientes o ansiosos, sino a través 
de ministros del Evangelio, cuya vida irradia el fervor 
de quienes han recibido, ante todo en sí mismos, la 
alegría de Cristo» (Evangelii gaudium, 10).

No hay evangelización si no hay Pentecostés. La 
Iglesia nace, vive, crece y evangeliza animada por 
el Espíritu. Él es el dador de vida, el principio vital 
que impulsa la acción evangelizadora. El olvido del 
Espíritu trae siempre graves consecuencias para la 
evangelización: «Una evangelización con espíritu es 
muy diferente de un conjunto de tareas vividas como 
una obligación pesada que simplemente se tolera, o 
se sobrelleva como algo que contradice las propias 
inclinaciones y deseos. ¡Cómo quisiera encontrar las 
palabras para alentar una etapa evangelizadora más 
fervorosa, alegre, generosa, audaz, llena de amor 
hasta el fin y de vida contagiosa! Pero sé que ninguna 
motivación será suficiente si no arde en los corazones 
el fuego del Espíritu. En definitiva, una evangelización 
con espíritu es una evangelización con Espíritu Santo, 
ya que Él es el alma de la Iglesia evangelizadora. 
Invoco una vez más al Espíritu Santo; le ruego que 
venga a renovar, a sacudir, a impulsar a la Iglesia en 
una audaz salida fuera de sí para evangelizar a todos 
los pueblos» (Evangelii gaudium, 261).

Movidos por el Espíritu Santo, con su fuerza y con 
su luz, os invito a gastaros y desgastaros por una 
Iglesia diocesana que sea «una madre cercana», 
que no permanezca replegada sobre sí misma, sino 

totalmente identificada con Jesucristo, su Esposo, 
el Buen Pastor, de manera que con su gracia pueda 
abrirse al mundo concreto donde está enraizada 
y donde las personas viven sus luchas, gozos y 
sufrimientos.

9. María, la Madre de la evangelización 

«Con el Espíritu Santo, en medio del pueblo siempre 
está María. Ella reunía a los discípulos para invocarlo 
(cfr. Hch 1,14), y así hizo posible la explosión misionera 
que se produjo en Pentecostés. Ella es la Madre de la 
Iglesia evangelizadora, y sin Ella no terminamos de 
comprender el espíritu de la nueva evangelización» 
(Evangelii gaudium, 284). Ella es un regalo de 
Jesús a su pueblo y la Madre y Estrella de la nueva 
evangelización (cfr. Evangelii gaudium, 285-288). 

Con estos sentimientos finalizo mis palabras 
evocando a la Santísima Virgen. Ella es Madre del 
Evangelio viviente, manantial de alegría para los 
pequeños. Me dirijo a Ella y le digo con humildad: 
«Ruega por nosotros siempre, Madre amorosa, ruega 
por el Obispo y el presbiterio giennense, ruega por tus 
hijos e hijas que peregrinan en esta bendita y sufrida 
tierra del Santo Reino». Amén.

*El presente trabajo fue publicado anteriormente 
en: Giennium No. 24-25 (2021-2022), 65-90



42

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

La contemplación como 
sabiduría experimental en el

 Nuevo Testamento 

P. Ignacio Andereggen
Doctor en Filosofía

Doctor en Teología Espiritual 

Nuestro Señor Jesucristo nos advierte acerca de la 
profunda división que existe entre los que viven desde 
Dios y los que viven separados de Él. Esa división 
no se puede cancelar artificialmente, sino que durará 
hasta el fin del mundo, nos dice la Palabra de Dios1. 

Es esta una división que empieza en la historia 
de la humanidad cuando Adán se separa de Dios, y 
continúa a través de la promesa que Dios le hace al 
pueblo de la salvación, a la que algunos se adhieren 
y otros no; se acentúa y se hace definitiva con el 
Evangelio de Jesús: algunos aceptan ese Evangelio, 
tienen oídos para oír2, aman a Dios; algunos creen, y 
otros, en cambio, rechazan la Palabra de Dios. Nos 
lo dice permanentemente Jesucristo en el Evangelio. 

Así como la vid y los sarmientos, las ramas, forman 
una sola planta, así también nosotros los miembros, 
con la Cabeza, la Iglesia con Cristo, formamos una 
sola realidad, una sola persona misteriosa, mística. 
Por eso, lo que sucede respecto de Cristo, sucede 
también respecto de nosotros: “Si el mundo os odia, 
sabed que a mí me ha odiado antes que a vosotros. Si 
fuerais del mundo, el mundo os amaría como lo suyo 
[…]”3.

El camino de la vida cristiana no es solamente el 
camino de la simpatía, si bien es cierto que la simpatía 

puede ser asumida por la gracia, porque el Verbo se 
encarnó para mostrar la bondad de Dios, para mostrar 
la misericordia divina. El motivo fundamental de la 
encarnación es la excelencia de la bondad divina que 
se difunde, como decían los antiguos Padres y los 
medievales; el bien se difunde por sí mismo y desde 
sí mismo4.

El bien se difunde, pero no siempre hay capacidad 
para recibir ese bien; especialmente en las criaturas 
espirituales, que pueden usar su propia bondad contra 
sí mismas y contra Dios. Como ya decía Dionisio, es 
usar lo divino contra Dios5, es usar el don de Dios, 
contra Dios. Eso es lo que hace el mundo cuando odia 
a Dios, y porque odia a Dios, odia a Jesucristo. 

No se trata simplemente del hecho de reconocer 
que Dios existe o, como se dice ahora, de una manera 
imprecisa, “creer en Dios”, lo cual muchas veces 
quiere decir simplemente creer que Dios existe, que 
es un ser superior. 

Aquí, la Palabra de Dios nos habla en el sentido 
estricto del término, nos habla de la fe en la Revelación, 
de la fe en Jesucristo como único Salvador de toda la 
humanidad. Esa es la fe que provoca la reacción. La 
fe en el sentido genérico del término, en el sentido no 
teologal, esa no es la fe que provoca la reacción. 

1 Cf. Mt 13, 30.
2 Cf. Lc 14, 35.
3 Jn 15, 18-19.
4 Cf. PSEUDO-DIONISIO AREOPAGITA, De divinis dominibus, IV, 1-2; SAN BUENAVENTURA, Breviloquio, VI, 2.
5 Cf. Carta VII, al obispo Policarpo, 2. 



43

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

O sea, saber que muchos reconocemos a Dios no 
provoca la reacción, lo que la provoca es la fe en el 
sentido estricto del término: reconocer, aceptar que 
Jesucristo es el enviado del Padre, que es el único 
Salvador, el único que da sentido a la vida humana, 
y que ese reconocimiento exige una consecuencia, 
una acción, una conversión, un cambio de la propia 
vida, una determinación; exige un uso de la libertad 
que no es equivalente con otros usos suyos. Eso es 
lo que produce la reacción, y eso es contra lo que 
mucha gente se revela, porque no quiere aceptar esta 
primacía y exigencia absoluta de Jesucristo. 

Jesucristo es el único Hombre que nos puede exigir 
algo absolutamente, porque es Dios. Él habla como 
hombre, pero el que habla es la Persona divina del 
Verbo de Dios. 

Él no es solamente el Creador, sino que es el 
Redentor, el que respalda y eleva la naturaleza 
humana, y por eso tiene el derecho y el poder para 
producir una exigencia absoluta. 

Eso es lo que produce la reacción, y los que queremos 
ser testigos de esa exigencia absoluta de la Palabra de 
Jesucristo, de esa obediencia absoluta que Él exige  ̶ 
porque Él es Dios ̶ , los que queremos ser testigos 
de eso, estamos sometidos a la misma reacción con 
la cual lo rechazaron a Él, y esto porque la cruz de 
Cristo, su pasión, es el resultado del encuentro entre 
la bondad de Dios y esa pretendida autonomía del 
mundo, que quiere decir la autonomía de la libertad 

humana que desea regularse absolutamente a sí 
misma. Cada persona quiere ser el centro de lo que 
hace; la humanidad quiere ser el centro de la realidad 
y quiere desconocer que Dios puede exigirle un uso 
determinado de la libertad. 

Así, una cosa es reconocer que Dios existe, que es 
el Creador, y otra es obrar según lo que Él pide. Eso 
es lo que provoca la reacción, que escondidamente es 
una reacción ante el bien, porque lo que propone Dios 
no es algo arbitrario, sino que es el cumplimiento de 
las aspiraciones del hombre; es aquello que lleva a la 
verdadera felicidad. 

Esta es, en cambio, la reacción de los que odian 
a Cristo y de los que odian a los que están unidos 
a Cristo, la reacción de aquellos que quieren ir por 
su propio camino, apartándose del Camino, que 
es Jesucristo. Por eso es un uso de la libertad que 
pretende la primacía fuera de la realidad y, sobre 
todo, fuera de la bondad de Dios. Es un uso de la 
libertad que no tiene ningún futuro, ninguna posible 
consecuencia positiva, que se cierra en sí mismo, sin 
ninguna posibilidad de verdadero éxito, ya que este 
está siempre en el cumplimiento de la naturaleza 
humana. 

Por ello tenemos que aprender este realismo del 
Evangelio, tenemos que aprender a convivir con esa 
reacción. Más aún, tenemos que preocuparnos si no 
provocamos esa reacción, porque si no lo hacemos no 
seremos discípulos de Jesucristo, que es el primero 
que la provocó.

No todos siguieron a Jesucristo, y Él era la bondad 
encarnada, en el sentido estricto del término, pues 
Jesucristo era Dios y Dios es toda la perfección, toda 
la bondad. 

Él era la bondad presente entre los hombres y, 
sin embargo, los hombres prefirieron la maldad a la 
bondad o, como dice el Evangelio de San Juan, “los 
hombres amaron más las tinieblas que la luz”6.

Nosotros participamos de la vida de Cristo, y por eso 
es una vida auténtica, una vida real, una vida que está 
en las cosas tal como son, y una vida que provoca 
reacción; de otra manera es una vida insignificante. 

6 Jn 3, 19
7 Jn 15, 19-21.



44

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

De ahí la afirmación del Señor:

[…] pero, como no sois del mundo, porque yo 
al elegiros os he sacado del mundo, por eso os 
odia el mundo. Acordaos de la palabra que os 
he dicho: El siervo no es más que su señor. Si a 
mí me han perseguido, también os perseguirán 
a vosotros; si han guardado mi Palabra, también 
la vuestra guardarán. Pero todo esto os lo harán 
por causa de mi nombre, porque no conocen al 
que me ha enviado7.

Jesucristo nos enseña así a vivir en la práctica 
verdadera, que es esa acción que surge de la 
contemplación, o sea, de nuestra unión con el 
misterio de Dios, que es nuestra incorporación al 
Verbo encarnado. Cuando nosotros estamos unidos a 
Cristo, estamos en la vida trinitaria, y esa vida trinitaria 
es la que provoca la reacción, porque es el bien que 
se difunde. 

Dios es la bondad perfecta y, por eso, no es una 
sola Persona, sino que son tres Personas que surgen 
una de la otra: el Hijo surge del Padre, y el Espíritu 
Santo surge del Padre y del Hijo. Y justamente 
porque el Espíritu Santo surge de los dos, es el 
que más manifiesta la bondad de Dios, así como el 
Hijo manifiesta su verdad, su sabiduría, y el Padre 
manifiesta su ser. 

Nuestra vida cristiana es vida completa cuando es 
vida trinitaria; por lo tanto, cuando es vida que continúa 
esta bondad de Dios, aquella que se hizo presente 
en Jesucristo, porque Jesucristo actuó movido por el 
Espíritu Santo, y Él mismo es quien envía al Espíritu. 

Por eso también nosotros somos buenos cuando 
nuestra vida no es solamente contemplación de Dios, 
sino cuando es contemplación auténtica. Que se 
realiza cuando es contemplación de la cual surge la 
verdadera acción, contemplación que se manifiesta; 
cuando es bondad de la cual surge la bondad, bondad 
que está presente en este mundo, así como Jesucristo 
es la presencia de Dios en este mundo, y Jesús actuó; 
actuar significa también padecer: la acción es también 
pasión, misteriosamente; y eso que en el orden 
natural se prepara, se cumple plenamente en el orden 
sobrenatural. 

8 Cf. Lc 2, 34.

La máxima acción de Cristo, cuando manifiesta 
plenamente su bondad para con nosotros, es su 
pasión, que es el encuentro de la bondad con la 
maldad, la presencia de la perfección de Dios en la 
realidad imperfecta o anti-perfecta de este mundo, 
y es frente a Él que se dividen los corazones, pues, 
como dice la Palabra de Dios, Cristo es “signo de 
contradicción”8.

Esto se vive en la Iglesia a muchos niveles; se vive 
en la vida de la Iglesia entera: así como el mundo no 
entiende o no soporta a la Iglesia, así tampoco soporta 
ni entiende a las comunidades que están en la Iglesia, 
ni a las personas que son verdaderamente de la 
Iglesia; tampoco soporta ni entiene a los ministros de 
Dios, a los sacerdotes que hacen presente la Persona 
de Cristo, que operan en la Persona de Cristo. 

Eso provoca reacción y, como Jesucristo lo sabía  ̶ 
Él sabía todo, incluido todo lo que iba a pasar; conocía 
lo que nos iba a pasar a nosotros, pues por eso se 
hizo hombre ̶ , por eso lo dice, y lo dice como hombre. 
No solamente lo dice como Dios, sino como hombre 
y desde la experiencia, desde esa experiencia que 
es la verdadera sabiduría: Jesucristo es el sabio por 
excelencia, no sólo en el sentido teórico, el de las 
ciencias humanas, sino que además Él es el sabio 
porque es el prudente, porque sabe humanamente, 
y sabe humanamente porque Él viene de la 
contemplación de Dios. Él tiene ese origen absoluto, 
viene de Dios y vuelve a Dios, y, volviendo a Dios, nos 
lleva a nosotros con Él. 



45

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

9  I Cor 2, 7.
10  I Cor 2,10.
11 I Cor 2,10.

Por eso la vida cristiana, que es la de los que 
seguimos a Cristo, es una vida integrada, que no deja 
de lado ninguna dimensión. Todas las actitudes de 
nuestra personalidad se realizan plenamente en la 
vida cristiana, y de otra manera quedan adormecidas, 
relegadas, atrofiadas o unilateralizadas: desarrollamos 
un aspecto y no otros de toda la potencialidad que 
tenemos. 

La gracia, en cambio, por la cual nos unimos a 
Jesucristo, nos hace retornar al origen, que es nuestro 
origen eterno; nos hace tornar al Creador y retomar 
nuestro ser desde el origen. 

Esa es la finalidad de la encarnación del Verbo, 
siendo nosotros ministros de esa venida. Nosotros, 
como cristianos, somos misioneros, es decir, somos los 
que continuamos la misión del Verbo, que manifiesta 
su origen eterno, su generación, su surgimiento del 
Padre para continuarse en el Espíritu Santo, para 
difundirse como bondad en el Espíritu Santo. 

También nosotros estamos llamados a esa vida 
trinitaria, y a vivirla ya, desde este mundo, como Cristo 
la vivió aquí. De esa manera no sólo alcanzamos la 
felicidad que el Verbo tenía y comunicaba, y que 
después alcanzó para su propia humanidad en la 
resurrección, sino que también comunicamos esa 
felicidad, este vivir de manera realista, este vivir en 
el mundo como realmente es, entendiendo a los 
hombres como realmente son. 

Es una difusión de la bondad de Dios, de la felicidad 
de Dios, y esa es la verdadera simpatía, que puede 
ser captada por aquellos que quieren la felicidad, y es 
aquella simpatía que es rechazada por los que usan 
mal su libertad. 

Por eso debemos pedirle al Señor que nos ayude 
a entrar profundamente en esa sabiduría que Él es y 
nos ayude a recorrer el camino, que también es Él; a 
incorporarnos a ese camino de manera tal que también 
nosotros seamos camino para los demás, o sea, que 
continuemos su misión por medio de nuestra misión, 
de manera tal que nuestra vida no sólo nos conduzca 
a la eternidad de la vida trinitaria, sino que también 

sea ya la manifestación de esta, manifestación de la 
bondad, de la perfección y de la misericordia de Dios. 

Esa sabiduría había sido predicada desde antiguo 
es la Persona del Verbo encarnado, es Jesucristo; y 
esta sabiduría es, como dice San Pablo, “escondida, 
misteriosa, destinada por Dios desde antes de 
los siglos para gloria nuestra, desconocida de los 
príncipes de este mundo”9, de los que razonan según 
la mentalidad del hombre caído, corrupto, del hombre 
que se alejó de Dios y que no tiene remedio sino por 
la presencia misericordiosa de esa misma sabiduría. 
“Porque a nosotros nos lo reveló Dios por medio del 
Espíritu […]”10.

Nosotros alcanzamos esa sabiduría por la obra 
del Espíritu Santo, que por la donación de la gracia 
completa lo que Dios viene a hacer a este mundo. 

El Espíritu Santo recibe la segunda misión después 
de la misión del Hijo, que viene hasta nosotros 
desde el Padre. El Espíritu Santo es el santificador, 
el perfeccionador, y por eso desde Él conocemos 
especialmente la bondad divina. Dado que “[…] el 
Espíritu todo lo sondea, hasta las profundidades de 
Dios”11.

El Espíritu Santo viene de las profundidades de 
Dios, en la Santísima Trinidad, viene del Hijo y del 
Padre, atraviesa, por decir así, simbólicamente, toda 
la realidad divina: desde allí surge. 



46

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

Y así también en la creación, cuando el Espíritu 
Santo es enviado por el Padre y el Hijo a nosotros, 
que su presencia recuerda no sólo la realidad divina, 
sino también la realidad creada en cuanto procede de 
la realidad divina; por eso el Espíritu Santo es aquel 
en el cual toda la realidad de los hombres, toda la 
realidad en la cual vivimos, y, sobre todo, la realidad 
personal, encuentra su cumplimiento.

El Espíritu Santo justamente es el que nos da la 
gracia, el que hace que estemos en unión íntima 
con Dios, que tengamos el gozo espiritual, que 
lleguemos a la felicidad. Por eso es el que nos permite 
experimentar esa vida trinitaria y tener verdadero 
contacto con la sabiduría, que es la sabiduría del 
Verbo, que es Nuestro Señor Jesucristo. “En efecto, 
¿qué hombre conoce lo íntimo del hombre sino el 
espíritu del hombre que está en él? Del mismo modo, 
nadie conoce lo íntimo de Dios, sino el Espíritu de 
Dios”12.

Lo íntimo de Dios quiere decir lo más escondido 
para nuestra razón, ese secreto, eso que es místico: 
eso lo revela el Espíritu Santo. 

Así como para conocernos a nosotros mismos 
tenemos que descubrir lo interior, tenemos que 
alejarnos de lo más exterior para captar lo principal, 
lo que está escondido al conocimiento normal, así 
también, pero de una manera infinitamente superior, 

para conocer a Dios tenemos que ir a lo íntimo, es 
decir, al Espíritu.  

Así como nosotros tenemos un espíritu, así Dios 
tiene un Espíritu, que es el Espíritu Santo.

Y nosotros no hemos recibido el espíritu del 
mundo, sino el Espíritu que viene de Dios, para 
conocer las gracias que Dios nos ha otorgado, 
de las cuales también hablamos, no con palabras 
aprendidas de sabiduría humana, sino aprendidas 
del Espíritu, expresando realidades espirituales13

San Pablo nos ilustra aquí acerca de ese 
conocimiento más profundo de todos de los que 
podemos tener, que es el conocimiento de Dios en lo 
más íntimo nuestro, pues, como decía San Agustín, 
Dios es lo más íntimo de lo más íntimo mío14

Dios está en lo interior porque lo más íntimo que 
tenemos es nuestro ser que viene de Dios, y, por 
eso, nuestro conocimiento recurre a nuestro ser, 
no solamente para conocernos a nosotros mismos, 
sino también para conocer a Dios. Pero ese ser está 
elevado, perfeccionado por la gracia de Dios, y por 
eso dice San Pablo que se trata de conocer las gracias 
que Dios nos ha otorgado. 

Luego, el verdadero conocimiento, la verdadera 
sabiduría es una sabiduría experimental, como 
veíamos anteriormente que dice el Evangelio 
respecto de Jesús, que exclamó esas palabras sobre 
la sabiduría, sobre el conocimiento de Dios, lleno de 
gozo en el Espíritu Santo15.

Se trata, por lo tanto, de tener un lenguaje nuevo, 
lo que quiere decir tener una comunicación nueva, 
una relación interpersonal nueva, que es la que se 
establece en la comunidad de la Iglesia, constituida 
principalmente por los que están en la gracia de Dios. 
Aunque todos los hombres están en la Iglesia en 
potencia, no todos, sin embargo están en la Iglesia 
en acto, no todos están perfectamente en la Iglesia. 
Están en ella solamente los que tienen la gracia 
de Dios y, por lo tanto, los que pueden desarrollar 

12 I Cor 2, 11.
13 I Cor 12-13.
14 Cf. SAN AGUSTÍN, Confessiones, iii, 6.
15 Cf. Lc 10, 21.



47

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

este conocimiento experimental, los que tienen esa 
capacidad de interiorización causada por el Espíritu 
Santo y, en consecuencia, aquellos que pueden 
relacionarse recíprocamente según un lenguaje 
espiritual que funda una afectividad espiritual y que, 
a su vez, surge de una afectividad espiritual. Eso 
es lo que constituye la Iglesia, y por eso San Pablo, 
hablando de la Iglesia, dice que está constituida por el 
vínculo de la perfección, que es la caridad16.

“El hombre naturalmente no capta las cosas del 
Espíritu de Dios; son necedad para él […]”17; o sea, 
aquel que está fuera del orden de la gracia, enredado 
en la vida mundana, no tiene interioridad, por decir así. 
En realidad, si la tiene, porque tiene un espíritu, sin 
embargo, no vive como si lo tuviera. Experimentalmente 
no tiene espíritu, vive exteriorizado o mecanizado, 
como si estuviera identificado con el discurrir de las 
cosas de este mundo, con un proceso mecánico, que 
es el que caracteriza a las cosas materiales. 

El hombre tiene espíritu, pero, para vivir según el 
espíritu que tiene, para tener experiencia espiritual, 
que significa interioridad, y por lo tanto capacidad 
de relación con los otros y capacidad de lenguaje 
nuevo, necesita el Espíritu Santo que viene de Dios. 
El lenguaje del Espíritu Santo es el que se entiende; el 
otro lenguaje es como el de la torre de Babel, en que 

cada uno habla pero el interlocutor entiende una cosa 
distinta; es la confusión de los lenguajes18.

El único modo para hacerse entender es que 
los dos que hablen tengan el Espíritu Santo, que 
establece este vínculo de la perfección, que hace 
que una interioridad se pueda captar a partir de la 
otra interioridad, que haya una comunicación interior, 
una experiencia interior; de otra manera no se puede 
comunicar el hombre. 

El hombre naturalmente no capta las cosas 
del Espíritu de Dios; son necedad para él. Y no 
las puede conocer pues sólo espiritualmente 
pueden ser juzgadas. En cambio, el hombre de 
espíritu lo juzga todo; y a él nadie puede juzgarle. 
Porque ¿quién conoció la mente del Señor para 
instruirle? Pero nosotros tenemos la mente de 
Cristo19.

Así como el cristiano es formado por la acción 
del Espíritu Santo, que es el segundo enviado, así 
también es formado por la sabiduría del Hijo, que es 
el primer enviado. 

Dios envía a su Hijo; el cristiano está insertado en 
Cristo y por eso es hijo de Dios, y porque es hijo de 
Dios tiene su mente espiritualizada, como la tenía el 
Hijo de Dios. Así como Cristo estaba lleno del Espíritu 
Santo porque tenía la plenitud de la gracia, y eso se 
manifestaba en la felicidad, en la contemplación de su 
mente, así también el cristiano  ̶ si es verdaderamente 
tal ̶  experimenta el gozo del Espíritu Santo, es 
perfeccionado por el Espíritu Santo. 

Eso es lo que permite la vinculación real con las 
otras personas: el encuentro en la sabiduría y Espíritu 
de Dios; esa vida que surge de la profundidad de 
la Santísima Trinidad es la constitución misma de 
la Iglesia, de la verdadera vida cristiana. Claro que 
eso supone un proceso, como decíamos, supone un 
camino, una enseñanza y unos consejos que Cristo 
nos da y a los cuales acompaña la acción del Espíritu 
Santo. 

16 Cf. Col 3, 14.
17 I Cor 2, 14.
18 Cf Gn 11, 1-9
19 I Cor 2, 14-16.



48

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

Cuanto más profundamente entendemos los 
preceptos y los consejos del Evangelio, tanto más 
profundamente actúa en nosotros el Espíritu Santo. 
Por eso dice San Pablo, continuando este texto, en el 
capítulo III:

Yo, hermanos, no pude hablaros como a 
espirituales, sino como a carnales, como a niños 
en Cristo. Os di a beber leche y no alimento 
sólido, pues todavía no lo podíais soportar. Ni 
aun lo soportáis al presente; pues todavía sois 
carnales. Porque, mientras haya entre vosotros 
envidia y discordia ¿no es verdad que sois 
carnales y vivís a lo humano? Cuando dice uno 
“Yo soy de Pablo”, y otro “Yo soy de Apolo”, ¿no 
procedéis al modo humano?20 

San Pablo tiene consciencia de la realidad, pues, 
como decíamos antes, el Evangelio nos hace ser 
verdaderamente realistas. El Apóstol se da cuenta de 
que la elevación de lo que él enseña y del contenido 
verdadero del mensaje cristiano puede ser aceptado 
en cuanto hay una preparación: no podemos captar 
totalmente este misterio porque refleja la infinitud de 
Dios, y por lo tanto nos excede. 

Los que eran instruidos por San Pablo  ̶ la 
comunidad de Corinto ̶  vivían carnalmente; eran 
griegos que tenían mucho dinero y profesaban una 
filosofía sofística aprendida de los filósofos; se creían 
cultos, vivían en una ciudad relativamente sofisticada 
y tenían también todos los vicios de la cultura antigua, 
aún no renovada por la gracia de Cristo. 

Los paganos son inexcusables, decía San 
Pablo en la Carta a los Romanos21, porque podían 
haber conocido a Dios  ̶ sobre todo éstos ̶ , y no lo 
reconocieron, corrompiéndose, y todavía pretendían 
justificar teóricamente su corrupción. 

Estos corintios, sin embargo, habían recibido el 
mensaje de Cristo a través de San Pablo, y aunque 
no eran aún capaces de captar plenamente esta 
sabiduría de la que les está hablando, sabiduría que 
surge del seno de la Santísima Trinidad, que consiste 
en participar de la mente de Cristo, sin embargo, les 
dice San Pablo que han sido instruidos como niños, 

pues él les había explicado las cosas de manera tal 
que pudiesen introducirse. Pero para eso necesitaban 
cambiar. 

Eran hombres carnales, es decir, movidos por 
las pasiones; hombres que cambiaban según las 
circunstancias, pues los hombres carnales son los que 
no se entienden con los demás, los que no tienen el 
Espíritu Santo y, por lo tanto, viven como en la torre de 
Babel: cada uno que habla entiende una cosa distinta 
de la que habla el otro. Eso produce reacciones cada 
vez más profundas y negativas, porque lo que alguien 
puede decir es siempre entendido por el otro de una 
manera negativa. Ese círculo vicioso, en el sentido 
estricto del término, es necesario romperlo, y el único 
que puede hacerlo es el Espíritu Santo, que obra en el 
corazón de los hombres renovándolos desde adentro 
y otorgándoles la verdadera sabiduría.

En la historia de la Iglesia todos los santos han 
sido maestros de sabiduría. Algunos han sido 
especialmente doctores de la Iglesia: tenían no 
solamente esta sabiduría de la que nos habla la 
Palabra de Dios, sino que también tenían el carisma 
para trasmitirla, para enseñar a los otros a acercarse, 
a participar de esa sabiduría. Entre esos santos hay 
muchos que son cercanos a nosotros porque vivieron 
en el Siglo de Oro español, como Santa Teresa de 
Jesús, San Juan de la Cruz, San Juan de Ávila o San 
Pedro de Alcántara. 

20 I Cor 3, 1-4.
21 Cf. Rm 1, 20-23



49

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

Características del padre 
espiritual según San Juan

de Ávila

P. Antonio Rivero, L.C.
Doctor en teología espiritual 

Licenciado en filosofía 
Licenciado en humanidades clásicas

El oficio de padre espiritual es auténtico “amoris 
officium” que entraña un corazón tierno y muy de 
carne, y un corazón de hierro, según san Juan de Ávila

Por tanto, dos características: Corazón tierno, 
primero, y muy de carne. Y, segundo, corazón de 
hierro. 

Son los dos aspectos que san Juan de Ávila anota 
para llevar adelante este “amoris officium”, este oficio 
sagrado de padre espiritual y así enseñar a sus hijos 
espirituales: “a andar poco a poco sin ayo, para que 
no estén siempre flojos y regalados, más tengan algún 
nervio de virtud”1 y puedan adquirir una equilibrada 
y evangélica independencia, la libertad propia de los 
hijos de Dios y la maduración espiritual a la que Dios 
les ha llamado. 

Como sabemos, esta paternidad, de la que 
hablamos, tiene raigambre paulina: “Per evangelium 
ego vos genui” (1 Co 4, 15). O aquella otra aún más 
gráfica y expresiva: “Filioli mei, quos iterum parturio, 
donec formetur Christus in vobis” (Ga 4, 19).

Ávila sabía muy bien, por experiencia, que no había 
martirio como el tormento de la muerte del hijo –de la 
muerte espiritual– en el corazón del verdadero padre. 
Nada aliviaba su dolor, ni siquiera el ver que mientras 
unos mueren otros nacen: menos aún el olvido, 
«porque el amor hace que cada cosita que veamos y 
oigamos, luego nos acordemos del muerto»2.

Seguiremos este esquema:

Para ejercer ese “amoris officium”, al padre 
espiritual conviénele tener “un corazón tierno y 
muy de carne para haber compasión de los hijos” 
(Carta 1, 144): paternidad, sí; no, paternalismo.

• Características de este corazón tierno y muy de 
carne.
• Cómo se consigue ese corazón tierno y muy de 
carne.
• Frutos de ese corazón tierno y muy de carne.
• Posibles desviaciones y remedios de este corazón 
tierno y muy de carne.

 “y otro de hierro para sufrir los golpes” (Carta 
1, 146): autoridad, sí; no, autoritarismo.

• Motivos para tener este corazón de hierro.
• Cómo se consigue ese corazón de hierro.
• Frutos de ese corazón de hierro.
• Posibles desviaciones y remedios. 

Y después de discernir juntos, enseñar amorosa 
y firmemente a los hijos espirituales “a andar poco 
a poco sin ayo, para que no estén siempre flojos 
y regalados, mas tengan algún nervio de virtud” 
(Carta 1, 195-196) y consigan así la madurez y 
la santidad a la que Dios les llama: libertad sí, 
para saber discernir ambos; no, imposición ni 
manipulación por parte del director espiritual.

1Carta 1, 194-196.
2Carta 1, 138-139.



50

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

• Discernimiento libre y amoroso, y sus fases en el 
proceso de la dirección espiritual.
• En orden a conseguir, primero, ese nervio de 
virtud humana: formación de la conciencia, de la 
afectividad, de la voluntad, de la inteligencia.
• En orden a conseguir, segundo, ese nervio de 
virtud sobrenatural: crecimiento en las virtudes 
teologales de fe, esperanza y caridad. 

Sólo así, como fruto sazonado de la dirección 
espiritual, ese hijo espiritual conseguirá la madurez 
humana y espiritual, es decir, alcanzará la plenitud 
vocacional conforme al estado de vida al que Dios le 
ha llamado, en la libertad y en el amor. Esta plenitud 
vocacional tiene un nombre para todos bien conocido: 
la santidad de vida.

Y el autor de esta tesis lo hará también desde su 
experiencia, como director espiritual durante más de 
veinticinco años de vida sacerdotal, apoyándose en 
las palabras de san Juan de Ávila: 

Razón es que diga a vuestra reverencia algunos 
avisos que debe guardar con ellos (con los hijos 
espirituales), los cuales no son sino sacados de la 
experiencia de yerros que yo he hecho; querría que 
bastase haber yo errado para que ninguno errase, y 
con esto daría yo por bien empleados mis yerros3.

Para ejercer ese “amoris officium” al padre 
espiritual conviénele tener “un corazón tierno y 
muy de carne para haber compasión de los hijos” 
(Carta 1, 144): paternidad, sí; no, paternalismo.

De ordinario la ternura es más propia de una 
madre. ¿Entonces todo padre espiritual debería estar 
revestido, en cierta manera, de entrañas de madre? 
Veamos algunas frases del Maestro Ávila que nos 
confirman esto. 

Corazón tierno y muy de carne “para haber 
compasión de los hijos, lo cual es muy gran martirio”4. 
Corazón tierno y muy de carne “como de verdadero 

padre y verdadera madre”5. Se necesitarían en 
la Iglesia “corazones de madre en los sacerdotes 
que amargamente llorasen de ver muertos a sus 
espirituales hijos”6. 

La vida del corazón es el amor7, por esto ha de estar 
“encendido en amor de Dios y del prójimo”8. A veces 
habrá que usar la paciencia de un padre o de una 
madre que da de comer a su hijo pequeño, “aunque 
sea quitándose el padre el bocado de la boca, y 
aun dejar de estar entre los coros celestiales para 
descender a dar sopitas al niño”9.

Su biógrafo, fray Luis de Granada, confirma esta 
primera cualidad del director espiritual que Juan de 
Ávila había encarnado en su propia vida, con las 
siguientes palabras: 

Imitaba al Apóstol (san Pablo)… en la ternura del 
amor que el santo Apóstol tenía y mostraba a sus 
hijos, con que robaba y cautivaba sus corazones, y 
hacía que amasen y estimasen la doctrina, por ser 
de la persona que amaban y estimaban; porque, 
cuando la persona es agradable, todas sus cosas 
también lo son. Este amor muestra el Apóstol en 
todas las cartas que escribe a sus espirituales 
hijos… Pues, siendo este cebo de amor un medio 

3Carta 1, 167-171.
4 Carta 1, 144-145.
5 Tratado sobre el sacerdocio, n. 39.
6 Plática 2, 375.
7 Sermón 34.
8 Carta 63, 20.
9 Carta 1, 113-114.



51

•DIMENSIÓN ESPIRITUAL
REGRESAR 

al Índice

tan eficaz para cazar las ánimas, no era razón que 
a este nuestro cazador, y tan solícito imitador del 
Apóstol, faltase este mismo cebo. Y lo que de esto 
puedo, en suma, decir es que no sabré determinar 
con qué ganó más ánimas para Cristo, si con las 
palabras de su doctrina, o con la grandeza de la 
caridad y amor, acompañado de buenas obras, que 
a todos mostraba10.

Leamos también el testimonio de Luis Muñoz sobre 
nuestro santo: “excedía al vigoroso amor de padre al 
tierno de la madre; cuidaba de cada uno de sus hijos 
con una solicitud increíble; ellos conocían en él este 
tierno afecto”11. 

(continuará)

10 Vida de san Juan de Ávila I, 4. 
11 Vida de san Juan de Ávila, III, 3.



52

•DIMENSIÓN INTELECTUAL
REGRESAR 

al Índice

La proyección internacional de 
la Psicología Tomista desde la 
Pontificia Universidad Católica

“Santa María de los Buenos Aires” 

En las cátedras de Teología I y Teología II de la 
Pontificia Universidad Católica “Santa María de 
los Buenos Aires”, a cargo del Pbro. Dr. Ignacio 
Andereggen desde 1990 hasta 2000, dictada en las 
carreras de Psicología, Psicopedagogía y Ciencias de 
la Educación, se planteaba ̶ con una visión integradora 
̶ la importancia del estudio de la Psicología bajo la guía 
de la Teología, a fin de conocer la verdadera naturaleza 
humana y el recto ordenamiento del hombre hacia 
su fin último, la bienaventuranza, único orden que, 
según Santo Tomás, puede regir los comportamientos 
humanos sanos y organizar toda la personalidad. 
Porque, como nos dice el Concilio Vaticano II en su 
Constitución Gaudium et spes n° 22, “El misterio del 
hombre sólo se esclarece en el misterio del Verbo 
Encarnado”.

En esta cátedra se estudiaban autores como San 
Agustín, San Buenaventura, San Juan de la Cruz, San 
Francisco de Sales, psiquiatras contemporáneos con 
buenas intuiciones como Alfred Adler y Rudolf Allers, 
etc. pero especialmente la sistematización hecha por 
Santo Tomás de Aquino en la Suma de Teología. No 
se pretendía plantear una nueva teoría o corriente de 
Psicología ̶ una más entre las innumerables que existen 
̶ sino que se trataba de mostrar la realidad del hombre 
imago Dei y su verdadera psicología, la vida psíquica 
en su totalidad: con el dinamismo de la gracia, o sea 
la vida anímica que se unifica, despliega y perfecciona 

en sus facultades o el movimiento desviado de su fin 
(que es propio del pecado) donde se vive según la 
inercia de los vicios y del racionalismo.

De esta cátedra surgieron, ya desde los primeros 
años, varias iniciativas de difusión y profundización de 
esta psicología que es coherente con la fe y armoniza 
con la verdad que nos presenta la verdadera religión 
que es la católica, con la única realidad del hombre. 
Estas iniciativas fueron: 1°) la publicación, de amplia 
trascendencia internacional, de “La psicología ante la 
gracia” (EDUCA, 1997), que tuvo varias ediciones y 
ha sido traducida al italiano; 2°) la organización de las 
Jornadas de Psicología Cristiana, 3°) los cursos de 
extensión sobre la psicología profunda de San Juan 
de la Cruz y, 4°) la publicación de las primeras Actas 
de las Jornadas de Psicología Cristiana bajo el título 
“Bases para una psicología cristiana” (EDUCA, 2005), 
con varias ediciones y amplia difusión internacional. 
Después de un arduo trabajo salió también a la luz el 
libro del Pbro. Dr. Ignacio Andereggen “Antropología 
profunda, el hombre ante Dios según Santo Tomás y 
el pensamiento moderno” (EDUCA, 2008) con temas 
que interesan a los psicólogos especialmente los 
capítulos sobre “Cristo y su relación con la psicología” 
y “Santo Tomás psicólogo”.

Fueron muy fructíferas las Jornadas de Psicología 
Cristiana arriba mencionadas, que comenzaron en 
el año 2004, al principio oficiales de la Facultad de 

Dra. Zelmira Seligmann 
Licenciada en Psicología,

Profesora de Psicología y Pedagogía



53

•DIMENSIÓN INTELECTUAL
REGRESAR 

al Índice

1 AAVV, Bases para una psicología humana, EDUCA, Buenos Aires, 2005, 10-11
2 Cfr. Rudolf Allers, El amor y el ins4nto, estudio psicológico, en Andereggen-Seligmann, La psicología ante la gracia, 
EDUCA, Buenos Aires, 1997, 308. Publicado en Etudes Carmelitaines, Ed. Desclée de Brouwer, Brugges, 1936.

Filosofía y Letras de la UCA (de donde dependía 
la carrera de Psicología), y que se han realizado 
desde aquel entonces sin interrupción; desde 2020 
en forma virtual en el Instituto Internacional Santo 
Tomás de Aquino y San Juan de la Cruz, cuyo 
fundador y presidente es el Pbro. Dr. Andereggen y 
donde participaban el Dr Echavarría, la Dra. Schell, 
la Dra. Seligmann, la Dra. De Ruschi, el Lic. Lego y 
destacados profesores de Europa y América; después 
se realizaron nuevamente en forma presencial en el 
área de Psicología de la Sociedad Tomista Argentina, 
coincidiendo con la Semana Tomista desde 2024.

Ya entonces, enseñaba el Pbro. Dr. Andereggen 
que: “La Iglesia en el Concilio Vaticano II nos recuerda 
que para entender al hombre es necesario mirar a 
Jesucristo. Este es el punto de vista absoluto de 
nosotros los creyentes.

Todos los esfuerzos de la razón humana por 
supuesto son necesarios y útiles, pero no pueden 
llegar nunca a esta perspectiva de fondo, que es la 
que tiene que iluminar desde adentro toda la visión 
del hombre concreto: la visión de la humanidad así 
como es, como transcurre en su vida histórica, como 
es la vida personal de cada uno de nosotros. Lo que 
cada uno es no se puede entender solamente con un 
estudio filosófico, que es necesario e imprescindible, 
pero no suficiente. Solamente se puede entender 
y vislumbrar a la luz de la gracia de Dios. Porque 
estamos llamados a ser como Dios.

La vida humana es vida plena, vida sana, normal, 
cuando llega a su fin, o cuando está encaminada a 
su fin. Es deformada, signada por la deficiencia, que 
es lo que llamamos pecado, cuando se aleja de su 
fin, cuando no está ordenada a la visión y al amor de 
Dios. Por eso, para entender al hombre tenemos que 
recurrir a Cristo. Para considerar en profundidad la 
vida humana tenemos que atender a la Revelación, a 
nuestra fe.”1

Tal visión realista, integradora, ordenadora desde 
lo alto, no se había presentado nunca antes en dicha 
universidad en los estudios de la Psicología, aun 
cuando desde la creación de estas carreras y de la 
Pontificia Universidad Católica Argentina misma, 
se exigía el dictado de las asignaturas filosóficas 
y teológicas tendientes a la formación integral del 
profesional católico que debe dar testimonio de su fe 
en el despliegue de su vocación.

La amplia difusión de las diversas formas de 
psicoanálisis, después introducidas en los ámbitos 
académicos llevó, hace ya casi un siglo, al psiquiatra 
católico y tomista Rudolf Alllers, a advertir sobre 
los peligros de esta “obsesión por lo inferior” de la 
psicología contemporánea, esa “mirada desde lo bajo” 
que ha pervertido la mentalidad occidental que ha 
caído bajo el yugo del materialismo y otras filosofías 
que no responden a la verdad sobre el hombre.2 

Allers critica con mucha firmeza el hecho de que los 
estudios de la normalidad psicológica se hacen desde 
las conductas enfermas, desde las estructuras de 
pecado, y esto no nos dice nada sobre lo que es el 
hombre, sino su deformación; es el hombre herido y 
desfigurado el que se toma como norma.

Los estudios sobre la vida de la gracia y el desarrollo 
espiritual como camino de santidad y de salud mental, 
encuentran también su correlato en reconocidos 
científicos dedicados a la investigación y la práctica 
de la Psicología y la Psiquiatría, y muchas veces 
ignorados en la vida universitaria. Uno de ellos es el 
ya citado psiquiatra vienés (contemporáneo de Freud y 
discípulo de Alfred Adler) Rudolf Allers quien afirmaba 
con mucho realismo que: “la salud anímica en sentido 



54

•DIMENSIÓN INTELECTUAL
REGRESAR 

al Índice

estricto no puede alentar más que sobre el terreno de 
una vida santa, o por lo menos de una vida que tiende 
a la santidad”3 Y por eso concluye que “al margen de 
la neurosis no queda más que el santo” 4, confirmando 
la tesis de que neurosis y santidad son mutuamente 
excluyentes.

Por obra de la Providencia Divina y porque Dios 
hace todo para el bien de los que lo aman, los frutos 
de estas iniciativas de la cátedra de Teología no 
tardaron en aparecer y, si bien ya no había vinculación 
con la misma, Dios quiso que estas ideas sobre la 
verdad del hombre y su psiquismo se multiplicaran 
exponencialmente a medida que pasaban los años, y 
más aún cuando pudo usarse el recurso de internet para 
la difusión de los contenidos a través de conferencias, 
congresos, cursos, publicaciones, bibliografía, etc. 
Ocupan un lugar muy importante los videos sobre 
estos temas y el uso de este medio de comunicación 
para difundir, en general, el pensamiento tomista.

También se vieron los frutos en las tesis dirigidas por 
el Pbro. Dr. Ignacio Andereggen: las de licenciatura 
tanto de Psicología como de Filosofía de Martín 
Echavarría, Patricia Schell y Pablo Lego; y las de los 
doctorados, que sistematizaban las problemáticas 
de la psicología actual desde una visión tomista e 
integradora. Entre ellas se destacan, por ejemplo, para 
el estudio de la Psicología General y especialmente 
en la difusión de la Psicología Tomista, la de Martín 
Echavarría: “La praxis de la psicología y sus niveles 
epistemológicos según Santo Tomás de Aquino” (se 
publicó por primera vez en 2005 en España y se reeditó 
en Argentina, Brasil y en Italia), con varias ediciones 
y traducciones; la de Zelmira Seligmann “El Tratado 
de la ley en la Suma de Teología de Santo Tomás de 
Aquino y la psicología moderna” (publicada en EDUCA 
en 2012); y la de Patricia Schell “La configuración de 
la mente y su apertura a la trascendencia según Santo 
Tomás de Aquino” (Sponsa verbi, 2021).

Es importante subrayar el hecho de que muchos 
psicólogos (y estudiantes de psicología) de Argentina y 
de otras partes del mundo, conocieron esta novedosa 
propuesta de una verdadera psicología coherente 
con la fe y fundamentada en la Tradición de la Iglesia 

(Padres de la Iglesia, santos, doctores de la Iglesia, 
Magisterio, etc.) y encontraron una luz a su desilusión 
frente a lo que habían estudiado (aún en universidades 
católicas), que sin duda no servía para nada en la 
comprensión del hombre y sus problemáticas vitales. 
Así, muchas veces, comunicaron su alegría por 
encontrar un camino hacia la verdad que se les había 
negado en su formación académica e incluso en su 
actividad laboral, y manifestaron de palabra o por las 
obras que luego hicieron, su deseo de seguir este 
proyecto de mirar hacia lo alto y volver a la verdadera 
psicología: la del hombre real que tiene un fin último 
que le da plenitud, el hombre que busca la felicidad 
que está sólo en Dios. Debemos aclarar que muchos 
de los que conocieron la propuesta, no siempre fueron 
fieles al tomismo y a las ideas enseñadas por el Pbro. 
Dr. Andereggen, sobre todo en un tema tan central en 
la psicología como es el de la gracia y su dinamismo 
en la vida psíquica. Creo que la tendencia naturalista y 
las deformaciones de la propia formación universitaria 
tuvieron mucho peso y, en varios grupos y posteriores 
instituciones, se desvirtuaron las clarísimas 
enseñanzas del Aquinate sobre la gracia y el pecado.

No podemos dejar de mencionar este elemento 
tan importante de difusión de la verdadera psicología 
como fueron los congresos, conferencias, jornadas, 
etc. realizados en Argentina y en otros países ̶ a los que 
luego siguieron la fundación de sociedades, grupos, 
instituciones, movimientos, etc.̶ donde participaban el 
Pbro. Dr. Andereggen y/o sus discípulos.

3 Rudolf Allers, Naturaleza y educación del carácter, Barcelona, Labor 1950, 311
4 Rudolf Allers, Naturaleza y educación del carácter, Barcelona, Labor 1950, 310



55

•DIMENSIÓN INTELECTUAL
REGRESAR 

al Índice

En los comienzos de las Jornadas de Psicología 
Cristiana realizadas en la Pontificia Universidad 
Católica de Buenos Aires, participaron por ejemplo 
Klaus Droste, de Chile (como conferenciante), 
actualmente decano de Humanidades en la 
Universidad San Sebastián de Santiago de Chile, el 
psiquiatra uruguayo Dr. Pablo Verdier, profesor de 
la Universidad Finis Terrae y docente en el Magister 
de Psicología Integral de la persona en la misma 
universidad de Santiago de Chile, fundador de APSIP 
(Asociación de Psicología Integral de la Persona) y 
que ha hecho una edición muy interesante y cuidada 
sobre los Textos de Psicología y psiquiatría del 
Magisterio Pontificio5, o un grupo de estudiantes de 
Mendoza (Argentina) liderados por Marcos Randle, 
luego fundador de Ceytec o Pharus.

Los exalumnos del Pbro. Dr. Andereggen, en 
el exterior, asumieron cargos importantes para la 
formación de nuevos profesionales con esta visión 
integradora en Universidades extranjeras. El Dr. 
Martín Echavarría desde 2003 a 2023 ocupó el cargo 
de director de estudios de la Licenciatura y de Grado 
en Psicología y fue Decano de dicha Facultad en la 
Universidad Abat Oliba CEU de Barcelona. Varios de 
sus alumnos siguen la psicología tomista y ya son 
profesores de la Universidad. El Dr. Echavarría es 
miembro ordinario de la Academia Pontificia de Santo 
Tomás (Roma) y allí se le reconoció el mérito de la 
difusión de la psicología tomista. Afirma Echavarría: 
“es especialmente en los últimos veinte años que 
la aplicación del pensamiento de Santo Tomás a la 
psicología ha ido creciendo en todo el mundo, en gran 
medida por la influencia del P. Ignacio Andereggen y 
sus discípulos, entre los que nos contamos la Dra. 
Patricia Schell y yo mismo. Encontramos así, diversos 
e interesantes desarrollos de una psicología inspirada 
en santo Tomás en Argentina, en España, en Italia, 
en Estados Unidos, en Suiza, en Brasil, en Chile, en 
Perú, en Colombia, en México, y en muchos otros 
países.”6

También el Licenciado Pablo Lego, discípulo del 
Pbro. Dr. Andereggen, fue llamado para crear y dirigir 

5 Pablo Verdier Mazzara (ed) Psicología y psiquiatría, textos del Magisterio PonPficio, BAC, Madrid 2011
6 Patricia Elena Schell, El crecimiento humano, hacia una psicología del desarrollo según los principios de santo 
Tomás de Aquino, Buenos Aires 2025, Sponsa Verbi, 8

la carrera de Psicología en la Universidad San Pablo 
de Arequipa, Perú, desde 2007 hasta el año 2011, 
siendo actualmente consultor de dicha carrera. Tomó 
a Santo Tomás como guía en el plan de estudios y por 
su iniciativa se hicieron Congresos muy importantes 
y multitudinarios; se invitaban personalidades de 
distintos lugares del mundo (como la Dra. Mercedes 
Palet de Suiza) que daban cursos tanto para alumnos 
como para profesores. Llegaron especialmente 
argentinos formados por el Pbro. Dr. Andereggen y 
que difundían la visión integradora que él les había 
enseñado. Todo esto fue muy fructífero porque 
salieron muchos egresados que son ahora psicólogos 
tomistas, incluyendo la actual directora de la carrera 
Dra. Lorena Díez Canseco que sigue la propuesta 
tomista tanto en la estructura del plan de estudios 
como en los contenidos de las materias.

En Colombia, varios psicólogos (algunos que ya 
habían estudiado Teología) tenían la inquietud de unir 
la psicología con la fe, sobre todo por el tema de la 
gracia que era totalmente negado en los estudios de 
psicología y que conocían por sus anteriores estudios 
de Teología. Encontraron textos del Dr. Echavarría 
y la Dra. Zelmira Seligmann y propusieron hacer un 
Congreso (en 2018) a través del Movimiento Lazos 
de Amor Mariano. Luego se hizo un II Congreso de 
Psicología Católica en enero del 2020 en Medellín, por 
indicación de José Rodrigo Jaramillo, con el interés 
de seguir una verdadera psicología, intrínsecamente 



56

•DIMENSIÓN INTELECTUAL
REGRESAR 

al Índice

7 Rafael de Abreu, Introducáo a Psicoterapia tomista, Editora Domine, 2023
8 Comunicación epistolar con el Dr LamarPne CavalcanP

católica. Allí asistieron unos 150 psicólogos y 
psiquiatras que deseaban formarse con las clases, en 
ese momento, de la Dra. Zelmira Seligmann y de la 
Dra. Patricia Schell. Luego empezaron a organizarse 
en diversos grupos, pero había quedado claro que 
debía ser integrado el tema de la gracia, pues vieron 
su centralidad, y allí encontraron como una gran luz 
que iluminaba su formación y quehacer profesional. 
Nacieron varios grupos de formación con los textos 
que había en internet y las conferencias grabadas en 
ese congreso; también hubo muchas iniciativas para 
la aplicación de la psicología católica y así surgieron 
también varias organizaciones que difunden y trabajan 
con la verdadera psicología. Abrieron una clínica 
llamada Gracia salutis (está al frente Diego Castaño 
Gomez, Lina Usma Torres y Katherine Alfonso Salazar), 
con lugar físico, es oficial y aprobada por el ministerio 
de salud de Colombia; un proyecto educativo también 
con lugar físico, Crianza virtuosa (con una primera 
publicación sobre “La crianza y educación virtuosa en 
la familia” con el prólogo de la Dra. Zelmira Seligmann); 
la organización Preparando tu corazón para amar (de 
la psicóloga Tatiana Quintero); el Centro psicológico 
Edith Stein en Marinilla; Sara y Diego Zuluaga forman 
Dosiel, psicólogos católicos dedicados a solucionar 
problemas matrimoniales; y quizás muchos otros que 
por ahora desconocemos.

En Brasil, el psicólogo Rafael de Abreu también 
decepcionado de los estudios de psicología en los que 
estaba, buscaba una antropología católica, pues las 

que le enseñaban eran claramente erróneas. Primero 
conoció la escuela de Viktor Frankl pero ésta no 
lograba satisfacer el deseo de verdad que lo movía. Un 
sacerdote le habló de la psicología tomista y comenzó 
a investigar de qué se trataba. Sidney Silveira se 
convirtió en su maestro y le enseñó Psicología 
Tomista, haciéndole ver los temas de la gracia, la 
sobrenaturalidad del ser humano, la metafísica, 
etc. viviendo así la experiencia del encuentro con la 
verdad. Después conoció los trabajos del Dr. Martín 
Echavarría y de otros profesores, lo cual le hizo 
darse cuenta de que en otros lados del mundo se 
hablaba de la Psicología Tomista y de la actualidad 
de Santo Tomás. En 2012 encontró los textos de la 
Semana Tomista y así a distintos autores como el 
Pbro. Dr. Ignacio Andereggen, Zelmira Seligmann, 
Patricia Schell, Mariana De Ruschi, etc. quienes 
fueron fundamentales para su estudio, profundización 
y crecimiento. Ve claramente que el estudio de la 
psicología tomista es querer crecer, cuando se estudia 
con seriedad. Así descubrió su misión de presentar 
al público brasileño los autores que había conocido. 
En 2014 y 2015 hizo una página de internet, donde 
traducía trabajos de estos profesores para difundir 
su pensamiento. Se presentó como psicoterapeuta 
tomista y en 2022 nació el Instituto de Psicología 
Tomista para tener un espacio desde donde divulgar 
el pensamiento tomista de forma más amplia y 
profesional. El objetivo del Instituto es promover 
que los profesionales de la salud mental conozcan 
la relevancia de Santo Tomás y que más pacientes 
puedan ser ayudados por el Aquinate, ya que esta 
psicología es la verdadera y la más real. Ha realizado 
varios y multitudinarios Congresos y es autor de un 
libro sobre Psicoterapia Tomista7. Reconoce la acción 
de la gracia en todo este camino y actualmente afirma: 
“no soy yo quien encontré a Santo Tomás sino ha sido 
Santo Tomás quien me encontró a mí”.

Hemos encontrado al menos otros dos grupos, uno 
en Río de Janeiro, informal, guiado por Sidney Silveira 
(maestro de Rafael de Abreu), quien comenzó a difundir 
en Brasil la Psicología Tomista hace alrededor de 15 
años luego de leer el libro de Martín Echavarría arriba 



57

•DIMENSIÓN INTELECTUAL
REGRESAR 

al Índice

citado que corresponde a su tesis doctoral dirigida por 
el Pbro. Dr. Ignacio Andereggen. Otro grupo dirigido 
por el psiquiatra Lamartine Cavalcanti quien, siendo 
católico practicante y también decepcionado por los 
estudios de la psiquiatría contemporánea (corrientes 
psicoanalíticas u organicistas), oye hablar de la 
Psicología Tomista y decide profundizar sus estudios. 
En 2022 comienza las actividades online del llamado 
Instituto De anima con el enfoque aristotélico-tomista 
en temas relacionados con la mente humana, pero 
afirma que “bajo el prisma exclusivamente filosófico 
y/o científico, sin el empleo de argumentos o conceptos 
teológicos y morales”.8

En Italia, el Pbro. Dr. Andereggen (y algunos de sus 
discípulos entre los que me cuento) fue llamado por 
el psicólogo Stefano Parenti, para dar conferencias 
en los Congresos que organiza anualmente y las 
Jornadas de formación de los psicólogos católicos 
de Italia, entre los que incluyó un retiro espiritual 
para psicoterapeutas en el año 2024. Crea en Milán, 
junto al psicólogo Roberto Marchesini, la Asociación 
de Psicología Católica Italiana, porque ambos ven 
la necesidad de construir una unidad entre la vida 
personal y la profesional, o sea entre la fe y la psicología. 
“Para quienes, como el que suscribe, son psicólogos 
y psicoterapeutas católicos –escribe Marchesini 
en el prefacio al libro de Rudolf Allers, Psicología y 
catolicismo–, siempre hay un riesgo inminente. El 

riesgo es el de fragmentarse, es decir, ser católico en 
la oración diaria, en la asistencia a los sacramentos, 
en el intento de aplicar la doctrina social de la Iglesia 
donde sea posible; pero luego dejar todo esto fuera de 
la sala de terapia.”9 Frente a este riesgo de escisión, 
el camino de unidad lo encuentran en la recuperación 
de la tradición, la confrontación con las doctrinas 
contemporáneas y el tentativo teórico y práctico de 
una psicoterapia católica. Afirman: “Recuperar la 
tradición significa estudiar apasionadamente lo que la 
Iglesia, en más de dos mil años de historia, enseña 
sobre el hombre. Una “psicología católica” que no 
solo es ignorada por las universidades (incluidas las 
católicas) sino que incluso negada … Es precisamente 
hacia la Edad Media que Marchesini y Parenti dirigen 
su mirada, esa era “intermedia” considerada oscura 
por el mundo moderno, en la que, sin embargo, 
brillan para los cristianos testimonios luminosos, cuyo 
máximo exponente es la majestuosa contribución de 
Santo Tomás de Aquino. El Doctor Común de la Iglesia 
ofrece una síntesis ordenada de los conocimientos 
previos (desde las filosofías griegas hasta las 
maravillosas intuiciones de los Padres de la Iglesia) 
según un estilo y una configuración centrada en la 
razón, que se adapta bien a los tiempos modernos.”10 
Y prosigue: “La lectura de la antropología tomista se 
realiza tanto directamente, en los textos de la Suma 
Teológica, como con la aportación de algunos autores 
contemporáneos, como los discursos del Papa Pío XII 
en materia de psicología y la teología del cuerpo de 
Juan Pablo II. Se trata de contribuciones que proponen 
juicios sobre los enfoques contemporáneos. Pío XII 
advirtió contra la actitud de fondo de los psicólogos 
modernos: “Se ha creído que había que acentuar 
la oposición entre metafísica y psicología. ¡Cuán 
equivocadamente! Lo psíquico pertenece también al 
dominio de lo ontológico y de lo metafísico”11. Juan 
Pablo II destacó la diferente antropología subyacente 
a las corrientes del siglo XX: “la visión antropológica, 
a partir de la cual se mueven muchas corrientes en el 
campo de la ciencia psicológica en el mundo moderno, 
es decididamente, en su conjunto, irreconciliable 

9 www.psicologiacaVolica.it/chi-siamo/
10 www.psicologiacaVolica.it/chi-siamo/
11 Audiencia del 13 de abril de 1953, a los parPcipantes del V Congreso Internacional de Psicoterapia y de Psicología 
Clínica



58

•DIMENSIÓN INTELECTUAL
REGRESAR 

al Índice

con los elementos esenciales de la antropología 
cristiana.”12

Stefano Parenti ha publicado un valioso libro 
intitulado Sulle spalle dei giganti, Psicoterapia nella 
prospettiva di Tommaso d’Aquino13, donde también 
relata su experiencia personal, reconociendo las 
falencias de los estudios y la gravedad del hecho 
de que, si bien detrás de toda psicoterapia hay una 
antropología, era desconocida para los alumnos 
y aún para las autoridades, y por eso se seguían 
orientaciones psicoterapéuticas erróneas. Y esto 
sucedía aún con los católicos, por lo que se generaba 
una escisión en la propia personalidad. Y lo expresa 
así: “Esta conciencia se forma gradualmente dentro 
de mí, procurándome un ansia por saber el modo 
en que debía enfrentar a los pacientes. Estaba 
preocupado por utilizar instrumentos que, en el fondo, 
habrían traicionado lo que yo ya había encontrado. 
Si Jesús era Aquel que me había salvado, ¿porqué 
habría de proponer otra cosa a los pacientes?”14 
Fue la Providencia que hace que se encuentre con 
Roberto Marchesini que varios años antes, en la 
misma búsqueda, ya había encontrado al psiquiatra 
tomista Rudolf Allers. Es así como decide construir 
una psicoterapia en sintonía con la antropología 
cristiana y a partir de la tradición.

Reconociendo la importancia del contacto con otros 
profesionales y el diálogo con otras personalidades 
de nivel internacional, comenta: “La primera es la que 
definirán como la “escuela argentina“, es decir, un 
grupo de docentes universitarios y profesionales que, 
congregados alrededor del padre Ignacio Andereggen, 
intentan un desarrollo contemporáneo de la psicología 
tomista: Martin F. Echavarria, en la Universidad 
Abat Oliba de Barcelona, Zelmira Seligmann, en 
la Universidad Católica de Buenos Aires, Patricia 
Schell, Pablo Lego y otros. En un segundo momento 
profundizan en el modelo el Institute for Psychological 
Science, de Arlington en EE. UU. (ahora Divine 
Mercy University) que tiene en Paul Vitz al principal 
exponente.”15

En México hace ya varios años que el Pbro. Dr. 
Andereggen da cursos sobre psicología en diversas 
ciudades y universidades de este país, los cuales 
pueden encontrarse en internet. En el año 2025 
el psicólogo Alberto Garza ha invitado al Pbro. Dr. 
Andereggen a dictar el curso de “Psicología como 
instrumento de la verdadera sanación” organizado 
por el Centro de escucha San Juan de Dios, Edutip 
formación humana, y avalado por el Instituto 
Internacional Santo Tomás de Aquino y san Juan de 
la Cruz y la Sociedad Tomista Argentina, en México.

En Francia también ha surgido el interés por la 
verdadera psicología y se ha publicado un libro con 
artículos en francés del Pbro. Dr. Andereggen y la Dra. 
Zelmira Seligmann.

A modo de síntesis podemos decir que, ya en 1936 
Edith Stein se lamentaba de encontrar una “psicología 
sin alma”16 y Rudolf Allers (amigo de la santa) una 
psicología obsesionada “por lo inferior”; por eso 
es clave el camino que Dios ha permitido en este 
tiempo para la difusión de la verdadera psicología, y 
es partiendo de la cátedra y los estudios tomistas de 
Teología. A Rudolf Allers le gustaba citar el salmo 8, 
5-6: “¿Qué es el hombre para que te acuerdes de él, el 
ser humano para darle poder? Lo hiciste poco inferior 

12 www.psicologiacaVolica.it/chi-siamo/
13 Stefano ParenP, Sulle spalle dei gigan4, Psicoterapia nella prospeEva di Tommaso d’ Aquino, D’EVoris Editori, 
Crotone, Italia 2024
14 Ibidem, 26
15 www.psicologiacaVolica.it/chi-siamo/



59

•DIMENSIÓN INTELECTUAL
REGRESAR 

al Índice

que los ángeles, lo coronaste de gloria y dignidad; le 
diste el mando sobre las obras de tus manos, todo lo 
sometiste bajo sus pies”17

Curriculun Vitae

Licenciada en Psicología, Profesora de Psicología 
y Pedagogía por la Pontificia Universidad Católica 
“Santa María de los Buenos Aires”. Licenciada en 
Filosofía y Doctora en Filosofía por la Universidad 
Pontificia “Regina Apostolorum” de Roma. Profesora 
titular en la Universidad Católica de La Plata (UCALP) 
en las Facultades de Ciencias de la Salud y de 
Humanidades. Ejerció la docencia en la Pontificia 
Universidad Católica Argentina “Santa María de los 
Buenos Aires” (UCA) y como profesora titular de 
Psicología General en la Universidad del Norte Santo 
Tomás de Aquino (UNSTA). Autora y co-autora de 
varios libros y múltiples artículos. Vicepresidente de la 
Sociedad Tomista Argentina.

Publicado por Asociación de Psicología Integral de 
la Persona: https://www.apsip.org/artculo-del-mes/

octubre/2025

16 Edith Stein, Obras selectas, Monte Carmelo, 1997, Burgos, 440
17 Hebreos 2,7



60

•DIMENSIÓN INTELECTUAL
REGRESAR 

al Índice

Un nuevo centenario 
del primer Concilio de 

Nicea

Este año marca el 1700º aniversario del primero de 
los concilios ecuménicos. Posiblemente, cuando los 
obispos venidos de todas partes del Imperio Romano, 
e incluso de regiones más allá de sus fronteras, se 
reunieron en la ciudad de Nicea en el año 325, no 
eran plenamente conscientes de la trascendencia de 
su gesto. Apremiados por una cuestión urgente –la 
difusión del arrianismo y la confusión doctrinal que 
esta herejía provocaba–, los Padres de Nicea (318 
según el legendario número) se dedicaron a debatir 
cómo preservar la fe cristológica y trinitaria, que en 
aquel momento se encontraba amenazada.

Sin embargo, el alcance de la reunión de Nicea 
superó la urgencia inmediata de su problemática y las 
complejas circunstancias históricas que motivaron su 
convocación. Este concilio se convirtió en un hito en 
la historia de la Iglesia. Y esto no solo por la respuesta 
que ofreció al arrianismo, codificada en el Credo que, 
completado más tarde en el Concilio de Constantinopla, 
sigue siendo hasta hoy expresión litúrgica de la fe 
común en diversas tradiciones cristianas. Nicea, 
sobre todo, representa un paradigma eclesiológico, 
ecuménico y teológico que continúa iluminando a la 
Iglesia a lo largo de los siglos.

Nicea como paradigma eclesiológico 

El Concilio de Nicea ofrece un modelo de Iglesia que 
se define no por la autorreferencialidad, sino por su 
misión fundamental: confesar la fe en Cristo, el Hijo 
de Dios vivo. Así como Pedro reconoció a Jesús en 
Cesarea de Filipo con la confesión que fundamenta 
la Iglesia (Mt 16,16), los obispos reunidos en Nicea 

se congregaron no para debatir sobre sí mismos, sino 
para proclamar con claridad la verdad de la divinidad 
del Señor. Este evento eclesiológico de primera 
importancia subraya que la identidad eclesial no se 
construye primariamente en torno a discusiones sobre 
su estructura o función, sino en torno a su fidelidad 
al mensaje evangélico. Nicea recuerda que la Iglesia 
es auténticamente ella misma cuando, como cuerpo 
visible y unido, se reúne para profesar su fe en Cristo 
y proclamarlo al mundo. Esta dimensión eclesiológica 
de Nicea sigue siendo una llamada a volver a centrar 
nuestra mirada en la misión que da vida y sentido a la 
Iglesia.

Nicea como paradigma ecuménico

El Concilio de Nicea permanece como una referencia 
común para las Iglesias cristianas históricas, un 
punto de unidad en torno a la proclamación de la fe 
en Cristo. A lo largo de los siglos, el Credo niceno-
constantinopolitano ha sido recitado en las liturgias 
de Iglesias de Oriente y Occidente, confesiones que, 
pese a sus diferencias, reconocen en este texto una 
expresión fiel de la verdad central de la fe cristiana.

Este año 2025, el 1700º aniversario de Nicea 
será conmemorado con celebraciones y encuentros 
ecuménicos en diversos lugares, recordándonos 
que la claridad doctrinal y la fidelidad a la verdad 
evangélica tienen el poder de unir a los creyentes. 
Nicea enseña que la unidad cristiana se construye 
en la comunión que nace de proclamar juntos la fe 
recibida de los apóstoles. Este legado sigue siendo 

P. Anthony Queirós, L.C. 
Licenciado en Teología Dogmática



61

•DIMENSIÓN INTELECTUAL
REGRESAR 

al Índice

una invitación a construir puentes entre las Iglesias y 
confesiones cristianas, manteniendo el núcleo de la fe 
como su fundamento común.

Nicea como paradigma teológico

En teología, el Concilio de Nicea es recordado 
especialmente por el término técnico que utilizó 
para describir la relación entre el Padre y el Hijo: 
homoousios, consustancial. Frente a la doctrina 
arriana, que empleaba los términos bíblicos 
tradicionales para sostener la desigualdad entre 
Padre e Hijo, los Padres de Nicea recurrieron a un 
término de connotaciones filosóficas como clave 
hermenéutica de las afirmaciones de las Escrituras. Lo 
hicieron convencidos de que esta expresión, aunque 
no fuera de origen bíblico, transmitía con precisión 
lo que la Iglesia comprendía al leer la Escritura en la 
continuidad de su tradición.

Esta elección teológica ha generado críticas en los 
siglos posteriores. Adolf von Harnack, por ejemplo, 
en el siglo XIX, acusó a la teología patrística y, en 
particular, al Concilio de Nicea, de promover una 
“helenización del cristianismo” que, según él, debía 
ser abandonada.

La crítica de la “helenización” del cristianismo 
ignora un hecho fundamental que el Concilio de Nicea 
ejemplifica: la capacidad de la Iglesia para generar 
un lenguaje teológico propio. Como ha señalado la 
Comisión Teológica Internacional, «la Iglesia se ha 

creado su propio lenguaje en un proceso por el que la 
fe se hace palabra y ha expresado así con la palabra 
realidades que anteriormente no se percibían»1.

Nicea no se limitó a adoptar términos filosóficos 
externos. Ni siquiera la idea de “inculturación” 
describe con exactitud su obra. Lo que hizo el Concilio 
de Nicea fue transformar y elevar el lenguaje filosófico 
en servicio de la verdad revelada. Este enfoque, 
lejos de diluir el mensaje cristiano en una cultura 
ajena, demuestra cómo la teología puede asumir 
críticamente los conceptos de su contexto cultural, 
purificándolos y dándoles un nuevo significado. En 
este sentido, el modelo teológico inaugurado en Nicea 
sigue siendo un desafío actual: una teología que 
considera su inserción en la cultura como una tarea 
crítica, que toma el lenguaje filosófico de su tiempo y 
lo reconfigura a partir de su fidelidad a la fe transmitida 
en la Iglesia.

El Concilio de Nicea, al cumplirse 1700 años, sigue 
siendo un paradigma eclesiológico, ecuménico y 
teológico fundamental para la Iglesia. Como modelo 
eclesiológico, nos recuerda que la Iglesia se define 
por su fe en Cristo y por su misión esencial de profesar 
y anunciar esa fe. En su dimensión ecuménica, Nicea 
permanece como un punto de referencia común, 
unificando a las Iglesias y confesiones cristianas en 
torno a la confesión de la divinidad del Hijo. Y, en el 
plano teológico, el Concilio mostró cómo la Iglesia 
puede tomar elementos de la cultura circundante para 
generar un lenguaje propio, que no diluye el mensaje 
cristiano, sino que lo expresa con mayor claridad y 
verdad. En este aniversario, podemos ver cómo el 
Concilio de Nicea sigue siendo un referente vivo para 
la Iglesia, una llamada a profesar la misma fe y a 
actuar con la misma confianza en el Evangelio.

(publicado en Ecclesia. Revista de cultura católica, 
39 No.2 (2025), 117-119)

1COMISIÓN TEOLÓGICA INTERNATIONAL, La interpretación de los dogmas (1989), III,3, texto castellano de https://
www.vatican.va.



62

•DIMENSIÓN PASTORAL
REGRESAR 

al Índice

Algunos defensores de los animales denuncian 
la injusticia del “especismo” (o especieísmo), una 
actitud discriminatoria que debería ser superada como 
habrían quedado superadas, en el pasado, otras 
graves discriminaciones.

Un autor que hace suya esta denuncia contra el 
“especismo” es Peter Singer. Singer explica que la 
humanidad ha logrado eliminar, con gran esfuerzo 
y después de muchos siglos, actitudes y modos de 
organizar la vida social basadas en el racismo y en 
el sexismo. Tocaría ahora, según este autor, superar 
el “especismo”, una actitud basada sobre una tesis 
insostenible: creer que entre hombres y animales 
existen diferencias esenciales, y que el hombre sería 
siempre superior a todos los animales.

Desde una reflexión sobre el racismo y sobre 
el sexismo podremos afrontar mejor el tema del 
especismo.

Racismo y esclavismo

El racismo afirmaba que había razas inferiores y 
superiores, y que según las razas se podría también 
concluir que había seres humanos inferiores y 
superiores.

El racismo establecía, por lo tanto, una radical 
distinción entre seres humanos. Unos, normalmente 
los de la propia raza, gozarían del ejercicio de 
un buen número de derechos. Otros, de razas 
diferentes, estarían privados de derechos humanos 
fundamentales. Incluso podrían ser tratados como 
esclavos, sometidos en todo a sus señores, y vejados 
a través de diversas formas de violencia.

El trato violento de unos seres humanos sobre 
otros, en el pasado y el presente, no se ha basado 
solo en el racismo. Han existido y existen ideologías 
que consideran a algunos seres humanos como 
“superiores” y a otros como “inferiores”. En el 
esclavismo ocurría esto incluso entre personas de 
la misma raza: ¿es que no hay quienes esclavizan a 
niños que tienen el mismo color de la piel de los adultos 
y que hablan el mismo idioma de sus “señores”?

Algo parecido podemos decir de algunas 
aplicaciones del marxismo: los líderes revolucionarios 
y los miembros de la clase proletaria eran tratados 
como superiores, mientras que los enemigos de la 
revolución y los burgueses-capitalistas eran tratados 
como inferiores. Y lo mismo se aplica en algunos 
sistemas totalitarios: quienes apoyan al dictador de 
turno se convierten en privilegiados, y los opositores 
son tratados, en muchas ocasiones, peor que los 
esclavos en el pasado.

El racismo, conviene siempre tener presente 
esto, no era ni es la única ideología que establece 
discriminaciones arbitrarias entre los hombres, sino 
que existen otros modos de despreciar a unos seres 
humanos y de sobrevalorar a otros. En ese sentido, 
algunos análisis sobre el tema suelen resultar bastante 
incompletos, al limitarse muchas veces a hablar 
sobre el racismo como fuente de discriminaciones 
gravemente injustas, y olvidar otros fenómenos de 
igual o de mayor gravedad. ¿No es también una 
fuerte discriminación, muy presente en nuestros días, 
el aborto de miles de hijos porque tales hijos no tienen 
las características deseadas por sus padres?

¿Es correcto hablar de 
“especismo”?

P. Fernando Pascual, L.C.
Doctor en Filosofía

Licenciado en Teología



63

REGRESAR 
al Índice

•DIMENSIÓN PASTORAL

Sobre el esclavismo hay que añadir una ulterior 
reflexión. El esclavismo ha tenido (y tiene, pues no 
ha desaparecido) muchas formas y muchos matices. 
Hay esclavismos coyunturales, por ejemplo cuando 
los vencidos en una guerra se convierten en esclavos 
de los vencedores. Hay esclavismos raciales: algunos 
blancos esclavizaban a algunas poblaciones de raza 
negra, o algunas tribus de una etnia esclavizaban a 
tribus de otra etnia, aunque fuesen de la misma raza. 
Hay esclavismos incluso dentro de una misma tribu 
o nacionalidad, o esclavismos respecto a personas 
de nacionalidades distintas, aunque pertenezcan a 
la misma raza. Hay esclavismos en los así llamados 
países ricos sobre mujeres sometidas por la fuerza a 
convertirse en prostitutas.

Por eso, nos encontramos ante una simplificación 
errónea cuando alguien piensa que el racismo y el 
esclavismo tienen una única modalidad y una única 
teorización. Creer, por ejemplo, que los hombres de 
una raza son inferiores y, por lo tanto, deberían ser 
siempre esclavos o sometidos a otros, es algo que 
puede haber sido pensado por diversas personas, 
pero no por todas, ni siempre.

Las ideas racistas y esclavistas, que suponen 
despreciar a unos y sobrevalorar a otros, tienen 
orígenes variados, y no constituyen un factor uniforme 
a la hora de establecer discriminaciones entre los 
seres humanos.

En el mismo mundo griego, por ejemplo, donde se 
daban diversas formas de racismo y de esclavismo, 
Platón realizó una interesante crítica a este fenómeno 

en alguno de sus escritos. Por ejemplo, en el diálogo 
titulado Leyes, Platón constataba la existencia de 
teorías distintas sobre la esclavitud, y pedía que, 
donde hubiera esclavos, fuesen de lengua distinta 
de la de sus dueños, y que recibiesen un trato justo 
(Leyes 777ce). Incluso el texto pide explícitamente 
que se cometan menos injusticias con los esclavos 
que con los iguales (los libres), como si se tratase de 
una especie de discriminación al revés...

En otro diálogo platónico, el Político, los esclavos 
son presentados como seres humanos sometidos al 
arte política, al igual que están sometidos los libres 
(Político 311bc). En otros textos, ciertamente, Platón 
habla de los esclavos como de hombres privados de 
muchos derechos, pero nunca dice que los esclavos 
sean menos hombres que los demás.

Por su parte, Aristóteles consideraba que los 
esclavos tenían inteligencia y voluntad, si bien no 
podían “poseerla”, no podían ejercitarla (Política I 13). 
Esta idea aristotélica muestra un reconocimiento de la 
igual naturaleza humana entre unos y otros, al mismo 
tiempo que constataba la existencia de un distinto 
posicionamiento en la vida social: los libres pueden 
ejercitar sus derechos (poseen su voluntad), y los 
esclavos están sometidos en sus derechos a otros.

Que tal sometimiento fuera debido a la “naturaleza” 
(una idea que expone Aristóteles en Política I 2-4) 
no debería entenderse como si Aristóteles afirmase 
la existencia de dos “sub-especies” humanas (los 
esclavos y los libres), sino desde la constatación 
de la existencia de características reconocidas que 
permitían establecer diferencias entre unos y otros, 
si bien tales características, añade Aristóteles, eran 
vistas de modo diferente entre los griegos y los 
“bárbaros”. Para Aristóteles, conviene recordarlo, 
tanto el esclavo como el libre eran seres humanos.

Las ideas en las que se basaba el sistema esclavista 
eran tan “débiles” que en algunos pueblos antiguos 
el esclavo (o alguien en su nombre) podía “comprar” 
o conseguir la propia libertad, pasar del estado de 
esclavitud al estado de la libertad (algo que podría valer 
para esclavos de razas distintas). Si el esclavismo de 
esos pueblos se basase sobre una distinción “natural” 
entre unos y otros, el dejar de ser esclavos habría sido 
algo impensable, cuando en realidad era posible...



64

•DIMENSIÓN PASTORAL
REGRESAR 

al Índice

Es oportuno añadir aquí el hecho de que los 
cristianos acogieron con pleno favor a los seres 
humanos de razas diferentes y de clases sociales muy 
variadas, inclusive a los esclavos. Todos los seres 
humanos, ricos o pobres, blancos o negros, hombres 
o mujeres, esclavos o libres, podían recibir el bautismo 
y participaban en las mismas ceremonias religiosas.

También es cierto que hubo cristianos que no 
se opusieron al sistema esclavista, o incluso que 
tenían sus propios esclavos. Pero el reconocer que 
los esclavos tenían derecho al bautismo, que podían 
convertirse en “hermanos” y que había que tratarlos 
como tales era una clara admisión de su dignidad y 
de la existencia de una naturaleza humana común, 
por encima de las diferencias de color, de condición 
económica o de derechos políticos.

Podemos concluir, por lo tanto, que no existía (ni 
existe) una única forma de racismo ni una única forma 
de esclavismo, y que en muchas ocasiones el racismo 
no se ha basado en la afirmación según la cual entre 
los seres humanos habría diferencias esenciales entre 
unos y otros, sino que ha supuesto la igual condición 
humana de los esclavos y de los libres, aunque luego 
aplicase un trato distinto para unos y para otros.

Sexismo

Pasemos ahora al tema del “sexismo”. Según 
Singer, durante siglos se ha considerado a la mujer 
como un ser inferior. Habría sido tratada de modo 
discriminatorio, habría sido privada de derechos 
fundamentales por una ideología según la cual el 
sexo sería motivo suficiente para declarar quién era 
“superior” (el varón) y quién era “inferior” (la mujer).

De nuevo, habría que hacer muchas precisaciones 
sobre el análisis anterior. Ha habido culturas y pueblos 
donde las mujeres podían participar plenamente en 
la vida profesional, sea en el campo, sea en otras 
actividades (textiles, mercantiles, incluso militares), a 
un nivel en el que se daba cierta “paridad” entre el 
hombre y la mujer.

En el pasado encontramos historias de mujeres que 
tuvieron un gran papel en la vida política. Recordemos, 
entre tantos nombres que podrían mencionarse, 
a Isabel la Católica en España o a Isabel I en Gran 
Bretaña.

Entre algunas teorizaciones antiguas que hablan 
de la mujer como “inferior” respecto del hombre, 
observamos detalles importantes. Platón, por ejemplo, 
consideraba a la mujer inferior respecto de su cuerpo; 
en cambio, en lo que se refiere al alma, a las facultades 
superiores (inteligencia, voluntad), la mujer sería 
idéntica al hombre, apta también para las actividades 
políticas y militares.

Esta idea platónica está construida sobre un punto 
clave: el reconocimiento del alma espiritual, respecto 
de la cual se da una igual dignidad entre hombres 
y mujeres. Al revés, si se niega la espiritualidad del 
alma humana, es casi imposible no caer en posiciones 
como las de Peter Singer (que no reconoce ninguna 
dignidad especial en el ser humano) y como las de 
numerosos ideólogos defensores de la opresión de los 
fuertes sobre los débiles.

Aristóteles, por su parte, hablaba de la mujer de 
forma semejante a como hablaba de los esclavos: la 
mujer tendría “razón” (facultades espirituales) pero no 
la “poseería”; en otras palabras, aunque se reconocía 
su condición humana (al tener racionalidad), la mujer 
estaría sometida en parte al hombre en el ejercicio de 
su racionalidad y libertad.

No se trata, por tanto, de una diferencia esencial 
(respecto a su alma) entre hombres y mujeres, 
sino de una diferencia basada en datos biológicos 
o sociológicos. Si miramos a lo específico del ser 
humano, a su racionalidad y a su espiritualidad, 
hombres y mujeres gozarían de la misma dignidad.

En el cristianismo es patente el reconocimiento de 



65

REGRESAR 
al Índice

•DIMENSIÓN PASTORAL

la igual dignidad entre el hombre y la mujer. Los dos 
tenían el mismo origen, creados directamente por 
Dios. Los dos estarían destinados a la vida eterna. 
Los dos estarían capacitados para hacer un acto libre 
de fe y recibir el bautismo que los convierte en hijos 
de Dios.

Por lo tanto, afirmar que en el pasado el “sexismo” 
defendió una diferencia “esencial” entre el hombre 
y la mujer es no solo inexacto, sino que en muchas 
ocasiones es completamente falso, sobre todo cuando 
miramos a lo propio del ser humano, su espiritualidad.

Especismo

La idea presente en algunos animalistas según la 
cual el mundo moderno habría superado el racismo 
y el sexismo, pero todavía no habría superado el 
“especismo”, es inexacta y errónea. Porque hay 
que hacer muchas aclaraciones sobre el “racismo” y 
sobre el “sexismo” en el pasado y el presente, como 
acabamos de ver; y porque la noción de especismo es 
equívoca, como queremos mostrar ahora.

¿Qué se entiende por especismo? La palabra fue 
divulgada por un psicólogo de Oxford, Richard Ryder, 
conocido como defensor del movimiento animalista. 
Ryder definió especismo (en inglés “speciesism”) 
como la discriminación o abuso, por parte de los seres 
humanos, de algunas especies animales en base 
a la idea de que existiría una superioridad humana 
respecto de los animales.

En otras palabras, el especismo admitiría la 
existencia de una superioridad humana y basaría sobre 
la misma un comportamiento discriminatorio respecto 
de los animales (todos o algunos, también respecto 
de aquellos animales capaces de experimentar dolor).

En realidad, entre los seres vivos es algo común y 
generalizado considerar a los miembros de la propia 
especie como más afines a uno mismo, con una 
actitud que algunos califican como “discriminatoria”, y 
a los miembros de otras especies como lejanos según 
diversos grados.

Por ejemplo, los animales carnívoros actúan de 
modo particularmente agresivo respecto de muchos 
otros animales y no toman ninguna precaución o 
“respeto” hacia cientos de las plantas pisoteadas 

en sus correrías por las praderas. Los herbívoros, 
por su parte, tratan con un respeto casi “nulo” a 
muchas plantas y a aquellos animales pequeños que 
sucumben aplastados por falta de atención de los 
herbívoros más grandes.

Que el hombre muestre una especial afinidad hacia 
otros seres humanos y les ofrezca (por desgracia, no 
siempre) un trato privilegiado es algo normal en el 
mundo de los vivientes, y no puede ser considerado 
un comportamiento antinatural.

Pero si además reconocemos, como hemos visto, 
que el hombre tiene unas facultades particulares, 
inteligencia y voluntad; si vemos que tales facultades 
nos llevan a demostrar que es un ser espiritual y, por 
lo tanto, digno; entonces no podemos no considerarlo 
como esencialmente diferente de los animales, lo cual 
conlleva un sinfín de consecuencias que sería injusto 
ver como “especistas” o discriminatorias.

Solo existe discriminación allí donde es tratado 
como diferente lo que es igual en dignidad. Los 
seres humanos, todos, gozan de la misma dignidad, 
mientras que los animales no tienen ni pueden tener 
la misma dignidad que los seres humanos, porque no 
están dotados de espiritualidad.

Podemos, por lo tanto, concluir que no es apropiado 
hablar de especismo a la hora de juzgar el modo 
según el cual los hombres se comportan respecto de 
los animales y de las plantas. Ciertamente, ello no es 
motivo para que el ser humano pueda abusar de modo 
totalmente egoísta, o con actitudes que podríamos 
calificar como crueles, de los muchos seres vivos que 



66

•DIMENSIÓN PASTORAL
REGRESAR 

al Índice

comparten nuestro planeta. Pero condenar abusos 
no es lo mismo que hablar de especismo, porque tal 
noción es errónea y sin apoyo en la realidad.

Mientras algunos animalistas usan un término 
incorrecto y dedican ingentes esfuerzos para “mejorar” 
el trato que los seres humanos otorgan a algunos 
animales, millones de hombres y mujeres, niños o 
adultos, nacidos o sin nacer, son despreciados en su 
vida y en su salud, en sus derechos fundamentales y 
en su vocación profunda al amor.

La urgencia del mundo moderno no consiste en 
encontrar maneras para mejorar el trato de los 
animales, sino en trabajar para que todo hombre y 
mujer sea respetado y tratado según su dignidad 
intrínseca.

Por eso vale la pena invertir lo mejor de nuestras 
energías para proteger y tutelar la vida de los hombres 
y mujeres, de los no nacidos y de los ancianos, de 
los pobres y de los enfermos. Vale la pena evitar 
cualquier discriminación injusta basada en el color de 
la piel, en el tamaño, en las condiciones sociales, en 
las nacionalidades, en las creencias religiosas. Vale la 
pena, sobre todo, evidenciar por qué el hombre es un 
ser digno de respeto y esencialmente diferente de los 
animales, merecedor de nuestros mejores esfuerzos 
en favor de la realización de un mundo más justo y 
más solidario.



67

REGRESAR 
al Índice

•DIMENSIÓN PASTORAL

En defensa del más débil

P. Fernando Pascual, L.C.
Doctor en Filosofía
Doctor en Teología 

Una señal de progreso de un pueblo es el esfuerzo 
por superar las discriminaciones, las violencias y 
las injusticias hacia los miembros más débiles de la 
sociedad.

La historia nos muestra que tal progreso no ha sido 
nunca fácil, que se han dado avances y retrocesos. 
Millones de seres humanos han sido perseguidos o 
maltratados de mil maneras, simplemente por ser 
diferentes, pero, sobre todo, por tener una capacidad 
reducida de defensa, por ser débiles.

La lista del recuerdo podría ser inmensa. Pensemos 
en los vencidos después de una batalla: muchas 
veces quedaban expuestos a todo tipo de violencia 
por parte de los vencedores. O pensemos en las 
mujeres en tantos pueblos y culturas, tratadas como 
ciudadanos de segunda clase, sometidas a infinidad 
de ultrajes, excluidas de las grandes decisiones de 
los pueblos, tratadas a veces como esclavas. O en 
muchos niños, golpeados, mutilados, esclavizados, 
explotados. O en los esclavos o las personas de una 
raza o religión diversa, menos “fuerte” que la raza o 
religión dominante.

No son cosas que pertenecen al pasado. También 
hoy se producen casos de masacres de prisioneros 
o enemigos. También hoy algunos hombres golpean 
y maltratan a las mujeres. También hoy millones de 
niños se ven reducidos a condiciones de esclavitud en 
lugares donde se fabrican, a muy bajo precio, juguetes, 
aparatos electrónicos o tapices. También hoy los 
miembros de algunas religiones sufren persecución 
en diversos países del mundo.

Frente a tanta prepotencia, el esfuerzo por defender 
a los débiles tiene que mantenerse siempre alerta. Ha 
habido conquistas importantes. Se han reconocido en 
muchos estados del mundo los derechos de la mujer. 
Se han establecido normas para evitar el abuso de los 
niños y su explotación en las fábricas o en el campo. 
Existen convenciones internacionales para defender 
a los prisioneros de guerra y condenar el uso de 
aquellas armas que pongan en grave peligro la vida 
de los civiles. El racismo es atacado por grupos que 
buscan un mundo en el que nadie sea excluido por 
el color de su piel, y lo mismo ocurre respecto de la 
intolerancia hacia los miembros de algunas religiones.

El esfuerzo por defender a los débiles debe también 
encontrar maneras para superar nuevas injusticias 
del mundo moderno. Pensemos, por ejemplo, en el 
aborto. Cada ser humano hemos vivido una etapa de 
nuestra existencia como embriones y como fetos. Era 
un momento de máxima debilidad, de total abandono 
en el cariño y en el cuerpo acogedor de nuestras 
madres.

Sin embargo, en muchos países del mundo se ha 
desarrollado una nueva cultura de la prepotencia en 
la que se permite la eliminación de esos individuos no 
nacidos, incluso como si se tratase de un “derecho” 
de la mujer.

No existe ningún “derecho a la prepotencia”. Si 
en la antigüedad un general vencedor se atribuía 
el “derecho” de violar o no a las mujeres del pueblo 
derrotado, hoy sabemos que ninguna situación de 
“poder” avala la existencia de “derechos” que no son 
sino injusticias revestidas de apariencias de legalidad.



68

•DIMENSIÓN PASTORAL
REGRESAR 

al Índice

Lo mismo vale para el aborto: el hecho de que existan 
médicos e instrumentos muy perfeccionados en el 
arte de destruir vidas humanas no nacidas, no permite 
considerar el aborto como algo aceptable, ni siquiera 
cuando lo pide una mujer o cuando (cosa que ocurre 
no pocas veces) cuando otros “fuertes” presionan a la 
mujer para que se libre cuanto antes de un niño que 
podría exigir la responsabilidad de un padre muy poco 
responsable, muy cobarde y, la mayoría de las veces, 
demasiado prepotente.

En este campo, como en tantos otros, podemos 
romper la mentalidad abortista desde la perspectiva 
de la justicia y del progreso. Pensemos, por ejemplo, 
en las protestas recientes ante los abortos que buscan 
eliminar a los fetos femeninos. ¿No es una injusticia 
contra las mujeres el eliminar, a veces casi de modo 
sistemático, al no nacido si se trata de una mujer?

Pero resulta igualmente extraño empezar a defender 
a los embriones y fetos femeninos, y no proteger a 
los masculinos. Hacer lo primero sin hacer lo segundo 
sería como considerar privilegiados a unos fetos (los 
femeninos), y despreciables o menos importantes a 
otros (los masculinos). Es decir, sería como dar mayor 
fuerza al derecho a la vida según una discriminación 
sexual que ningún pueblo auténticamente justo 
debería tolerar.

Algunos, sin embargo, dicen que está mal el aborto 
en función del sexo del hijo, pero no lo estaría si 
simplemente se quiere eliminar al feto sin más 
(independientemente de si es de un sexo o de otro). 

Esto, sin embargo, va también contra el principio de 
defensa de los débiles. ¿Es que vale menos una vida 
humana cuando no tiene ninguna adjetivación, cuando 
no sabemos si es sana o enferma, si es chico o chica, 
y vale más cuando ya conocemos su sexo u otras 
características que pueden interesar a sus padres o 
a la sociedad?

Esto podemos aplicarlo a las numerosas 
enfermedades que se descubren en los embriones y 
fetos antes de nacer, gracias al diagnóstico prenatal. 
¿Por qué sólo se ofrece la oportunidad de nacer a 
los sanos, y se elimina, en un clima de indiferencia 
bastante generalizado, a los enfermos? ¿Será que 
aceptamos el criterio de que el más fuerte y mejor 
dotado, el sano, vale más, merece vivir, y el enfermo 
vale menos y puede ser destruido, incluso con el 
apoyo de “leyes” establecidas por un parlamento?

Nos horrorizamos cuando se aplican tales 
discriminaciones para con los adultos. Pero, ¿es que 
valen menos los fetos que los adultos? ¿No se trata 
siempre de “vidas humanas”? El esfuerzo de miles de 
voluntarios que trabajan cada día con los enfermos y 
los minusválidos nos dice que también el ser humano 
que sufre merece nuestro amor y puede darnos mucho 
más de lo que imaginamos.

La defensa de los más débiles es una tarea 
inacabada e inacabable. Cada generación debe 
confrontarse con los valores y antivalores de las 
generaciones precedentes para encontrar caminos 
en los que podamos avanzar hacia la defensa de 
los derechos de todos, también de los más débiles. 
También de quien vive en el seno de su madre o se 
encuentra indefenso en un laboratorio de fecundación 
artificial.

Defender esas vidas débiles, necesitadas de 
protección, será lo mínimo que podamos hacer para que 
el mundo siga adelante en la conquista de los derechos 
de todos, sin discriminaciones ni arbitrariedades 
promovidas por quienes tienen ahora poder, técnica 
y dinero. Su prepotencia no es algo eterno: también 
los poderosos algún día dependerán completamente 
de la ayuda de otros. Conviene recordarlo para que 
algún día no se conviertan en víctimas de leyes 
injustas promovidas por ellos mismos precisamente 



69

REGRESAR 
al Índice

•DIMENSIÓN PASTORAL

cuando sentían estar en el ápice de sus energías... 
Leyes injustas que, esperamos, encontrarán la 
heroica oposición de quienes creen en el amor y la 
justicia por encima de lo que digan algunas leyes que 
nunca deberían haber existido. Leyes que podemos 
cambiar ahora, con el uso de aquellos instrumentos 
de participación desde los que podemos construir un 
mundo capaz de acoger a todos, también a los más 
débiles.



70

•ACTUALIDAD

REGRESAR 
al Índice

La escatología cristiana ante la 
ideología transhumanista:

«Él transformará nuestro pobre cuerpo 
mortal, haciéndolo semejante a su 

cuerpo glorioso» (Flp 3,21)

P. Leandro Daniel Bonnin
Licenciado en Ciencias para la Familia 

Introducción: el hombre, animal sperans

Entre las múltiples cualidades que definen al 
hombre, una de las esenciales parece ser que es un 
animal sperans, un viviente que existe esperando en 
una continua e insoslayable apertura a más.

Su apertura puede ser en dos sentidos: uno 
ontológico, como deseo de “ser más”, de crecimiento, 
de plenitud; y otro cronológico, la apertura como 
tensión y orientación hacia el futuro, esperado e 
intuido como futuro mejor.

La contracara de esta constitutiva apertura es 
la insatisfacción. Convivimos con ella, y se nos 
presenta con carácter ambivalente. Puede degenerar 
en amargura y angustia crónica; pero su ausencia 
absoluta podría implicar un desconocimiento o 
progresivo abandono de la auténtica grandeza y 
capacidad humana, y un aplanamiento antropológico 
irreparable.

La insatisfacción es, en última instancia, un locus 
spei, un lugar de esperanza. Es un recordatorio 
incómodo pero necesario de la esencial apertura a 
la trascendencia y al futuro: trascendencia donde el 
corazón alcanza su desbordamiento interior; futuro en 
el cual los anhelos aún irrealizados serán colmados. 
La insatisfacción puede constituirse “motor” del 
despliegue del ser. 

Pero si brota de una idea empobrecida de la 
naturaleza humana, aliada a un ateísmo practico –no 
hay Otro que pueda auxiliar mi indigencia–, puede 
dar lugar a un afán obsesivo de eliminar todo lo que 
detiene u obstaculiza, aparente o realmente, nuestra 
realización. Parece lógico el surgir de una imperiosa 
y urgente necesidad –luego devenida en obligación– 
de “liberarnos” de todo lo percibido como límite. Se 
produce un grave e inmediato riesgo al confundir “mal” 
con “límite” cuando son realidades desiguales. Esta 
confusión dio lugar en los últimos siglos a un rechazo 
de la naturaleza humana como tal, con menosprecio 
explícito de todo rasgo de finitud, fragilidad y 
vulnerabilidad.

El movimiento transhumanista encuentra terreno 
propicio de desarrollo en la humana insatisfacción. 
Aliado de los vertiginosos avances tecnológicos, se 
presenta como la “solución” a las aporías presentes 
en la experiencia cotidiana. Se auto propone como 
capaz de responder al anhelo de más, y de asegurar 
un futuro perfecto, donde el mal y el límite habrán sido 
ya definitivamente vencidos. Aparece como capaz 
de cumplir los sueños que la humanidad siempre ha 
albergado, y cumplirlos “ya”, sin esperar un “más allá”.

La teología cristiana tiene la capacidad y el deber 
de iluminar y ayudar a discernir todo cuanto de 
verdadero, bello y bueno se encuentre en este 



71

REGRESAR 
al Índice

•ACTUALIDAD

movimiento, señalando también sus inconsistencias. 
Como Teología Moral, puede contribuir a dilucidar 
los incontables dilemas éticos que se plantean a la 
hora de avanzar –o no– en el mejoramiento de la 
corporeidad humana. Como Antropología Teológica, 
puede indagar en los presupuestos sobre los cuales 
el transhumanismo plantea lo que es deseable o 
no, y especialmente ayudar a discernir –con una 
sólida visión filosófica– qué elementos constituyen lo 
esencialmente humano.

Sin embargo, en este trabajo quisiera mostrar 
cómo la Escatología –como área dentro de la 
Teología dogmática– puede ofrecer elementos 
de discernimiento actuales y pertinentes. Como 
tendremos oportunidad de profundizar, uno de los 
propósitos de toda ideología es ofrecer remedio 
a diversos males humanos, orientando la mirada 
hacia un futuro soñado y libre de las imperfecciones 
presentes, y dando así una razón para el esfuerzo de 
hoy y motivos para la esperanza. Bajo ese aspecto, 
se encuentran en el mismo ámbito que la reflexión 
escatológica actual, la cual, para Alviar1, se detiene en 
los aspectos de confianza y consuelo, que alentaban 
a las primeras generaciones de cristianos. Busca 
recuperar algo esencial a la existencia cristiana, 
como es la esperanza. Esta intencionalidad configura 
gran parte de las consideraciones escatológicas del 
presente: procuran no ser elucubraciones teóricas 

o representaciones de la imaginación, o meras 
respuestas a preguntas curiosas sobre el futuro. 
Tratan más bien de ser reflexiones que puedan incidir 
seriamente en el planteamiento vital del cristiano, 
ayudándole a valorar su vida en la tierra y a conducirla 
adecuadamente. 

Nos preguntaremos: ¿Qué anhelos del corazón se 
manifiestan en las propuestas casi mesiánicas del 
transhumanismo? ¿Cómo la esperanza cristiana y la 
promesa de la “vida eterna” pueden ser comprendidas 
hoy como una auténtica respuesta a los anhelos del 
corazón humano? 

El presente trabajo, en su brevedad, intentará 
definir el movimiento transhumanista y algunos de sus 
postulados fundamentales (1), destacando las cuatro 
liberaciones que pretende llevar a cabo. Sirviéndome 
del análisis del Dr. Mariano Asla, procuraré luego 
mostrar que el transhumanismo es una ideología (2), y 
–en cuanto tal– se presenta como un sustituto secular 
de la esperanza cristiana. Pasaré luego a comentar el 
pensamiento de Benedicto XVI en Spe salvi (3) para 
fundamentar por qué «sin Dios no hay esperanza». 
A modo de conclusión intentaré mostrar que las 
promesas de Cristo y el encuentro definitivo con Él 
–especialmente en la futura resurrección de la carne– 
constituirán una auténtica experiencia de la plenitud 
que el movimiento transhumanista quiere alcanzar a 
través de la tecnología, sin olvidar que las realidades 
futuras nos son ya dadas en esperanza. El “ya sí, pero 
todavía no” de la síntesis cristiana continúa siendo 
válido (4).

1. A qué llamamos transhumanismo: definición, 
posibilidades y riesgos. Las cuatro liberaciones.

El diccionario de la Real Academia española define 
al transhumanismo como «Movimiento que propugna 
la superación de las limitaciones actuales del ser 
humano, tanto en sus capacidades físicas como 
psíquicas, mediante el desarrollo de la ciencia y la 
aplicación de los avances tecnológicos».

El dr. Mariano Asla (a quien seguiremos en su análisis 
del transhumanismo) utiliza el término “movimiento”, 

1 J. ALVIAR, «La escatología como dimensión de la existencia cristiana. Tendencias en la escatología contemporánea. 
Cristo y el Dios de los cristianos», en J. MORALES [et al.], Hacia una comprensión actual de la teología: XVIII Simposio 
Internacional de Teología de la Universidad de Navarra Universidad de Navarra, Pamplona 1998, 303-304.



72

•ACTUALIDAD

REGRESAR 
al Índice

aclarando que no debe llevarnos a imaginar un sistema 
unificado, dotado de una autoridad doctrinal. Dentro 
del “movimiento transhumanista” existen múltiples 
acentos y enfoques, incluso contrapuestos, pero que 
comparten la convicción de que el cuerpo humano 
ha quedado obsoleto y que el trabajo evolutivo, que 
hasta ahora se desarrolló de modo fortuito, debe 
ser asumido por la ciencia y especialmente por la 
tecnología. Así se expresa Savulescu, uno de los 
principales autores transhumanistas: «Ahora estamos 
entrando en una nueva fase de la evolución humana 
–evolución sometida a la razón–, por la que los seres 
humanos seremos amos de nuestro destino. El poder 
ha sido transferido de la naturaleza a la ciencia»2.

Asla enraíza este movimiento en la tendencia al 
perfeccionamiento intrínseca a la naturaleza humana y 
presente en toda su historia, siendo el transhumanismo 
su desarrollo último e hiperbólico: aspira a cumplir 
todos los sueños humanos, superando cada límite, 
corrigiendo las imperfecciones de nuestra naturaleza 
y eliminando todos sus males […]. No se trata ya, 
pues, de domesticar el medio en el que vivimos, 
sometiéndolo a nuestras necesidades y deseos, ni de 
conformar sistemas políticos y sociales más justos, ni 
de potenciar lo mejor de cada ser humano mediante 
la instrucción, la educación y el ejemplo. El cambio 
propuesto supone todo aquello, pero implica un 
proceso específico y más radical: la reingeniería de 
nuestro propio cuerpo3. 

El transhumanismo puede enumerarse junto a otros 
movimientos revolucionarios que lo han precedido. 
Aparecen en él: un sujeto que experimenta opresión y 
necesita ser liberado; un mal a erradicar; y una meta 
u objetivo final, que es el punto de llegada del proceso 
histórico que se quiere emprender. Pero mientras 
que las anteriores revoluciones solían identificar el 
mal a erradicar con factores económicos o sociales 
y (por ende) promovían respuestas en ese plano, el 
transhumanismo identifica el “mal a erradicar” con el 
cuerpo. Los sujetos revolucionarios son los científicos 
a través de la tecnología. ¿Cuál sería la meta de 

esta revolución? La creación de una nueva especie 
“posthumana”, en la que permanezcan –o no– los 
elementos valiosos de la actual, y desaparezcan todos 
los límites e imperfecciones.

Para alcanzar esa “tierra de promisión” es preciso 
someter el cuerpo a una cuádruple liberación: «una 
liberación morfológica, una liberación reproductivo-
sexual, una cognitivo-moral, y una última que 
podríamos llamar “definitiva”, que pretende prorrogar, 
cuanto sea posible, el encuentro con la muerte»4. 
Describo brevemente estas liberaciones, cuya 
comprensión será importante al concluir.

La liberación morfológica implica la modificación del 
cuerpo para que se adapte mejor y definitivamente 
a las nuevas situaciones vitales, al tiempo que se 
eliminen aquellos males y límites que son fuente de 
sufrimiento. Las modificaciones pueden realizarse a 
través de manipulación genética, de quimerización 
(generación de individuos a través de dos o más, de 
la misma o de diferentes especies) y la cyborgización, 
es decir, la incorporación cada vez mayor de 
componentes tecnológicos en el cuerpo humano.

La liberación reproductivo-sexual implica, por 
un lado, separar por completo la sexualidad de la 
reproducción, deviniendo la sexualidad en simple 
pasatiempo hedónico, y derivando hacia formas no-
relacionales y no-humanas de procurarlo (sexo virtual o 

2M. ASLA, «Transhumanismo», en C. VANNEY – I. SILVA – J.F. FRANCK, Diccionario Interdisciplinar Austral, 2020, en 
http://dia.austral.edu.ar/Transhumanismo [consultado el 5-01-2025].
3 M. ASLA, «Transhumanismo».
4 M. ASLA, «Transhumanismo».



73

REGRESAR 
al Índice

•ACTUALIDAD

sexo con máquinas). Algunos van más allá e imaginan 
humanos andróginos o no sexuados, como condición 
de posibilidad para el fin de las desigualdades 
generadas por el sistema sexual binario. Por otro 
lado, implica separar la reproducción de la sexualidad: 
supone que la reproducción humana es imperfecta, 
riesgosa y onerosa. De acuerdo con sus postulados 
eficientistas y eugenésicos, la reproducción debería 
garantizarse mediante técnicas de fecundación in vitro 
o (cuando sea posible) de clonación. La gestación 
humana debería ser sustituida por procedimientos 
ectogénicos, es decir, en úteros artificiales.

La liberación cognitivo-moral implica la ampliación 
de la capacidad de conocimiento y habilidades 
relacionales a través de la tecnología o el consumo 
de sustancias. La ampliación de la memoria y la 
facilitación del conocimiento complejo se favorecen a 
través de dispositivos que permiten tener conexión wifi 
o asistencia de IA, o aceleran la sinapsis neuronal. El 
llamado “mejoramiento moral” consiste en favorecer 
las actitudes de empatía y autodominio a través 
del consumo de sustancias o incluso modificando 
regiones del cerebro.

La llamada liberación final involucra procesos para 
detener el envejecimiento y posponer la muerte todo lo 
que el individuo desee. No se trata de extender la vida 
indefinidamente con baja calidad, sino de prolongar 
la juventud. Los más osados postulan la posibilidad y 
deseabilidad de asegurar la “liberación final” alojando 
la conciencia en un soporte tecnológico.

Cada una de estas liberaciones implica decisiones 
que requieren un atento discernimiento ético. En 
alguna medida, las cuatro liberaciones vienen 
siendo procuradas desde hace siglos. Sin embargo, 
la radicalidad de lo que hoy se propone y la 
imprevisibilidad de las consecuencias a largo plazo 
invitan a decisiones ponderadas.

2. El transhumanismo como ideología

No es irrelevante recordar que cada una de las 
liberaciones anteriormente mencionadas expresa 
anhelos que han estado en lo más profundo del 

corazón humano desde la Antigüedad, y fueron 
narradas en múltiples mitos y figuras literarias5. 

Sin embargo, quisiera enfocarme ahora en la 
descripción del transhumanismo como ideología. En 
efecto, la perenne presencia de un “anhelo de más” 
y una consiguiente “tensión hacia el futuro” ínsita 
a la naturaleza humana ha sido reconocida con 
agudeza por las ideologías contemporáneas. En la 
confrontación con ellas, la escatología cristiana –tal 
como ha evolucionado en los últimos siglos– está 
llamada a ser la principal interlocutora.

Es muy importante identificar el transhumanismo 
no solamente como un proyecto científico-técnico, 
sino, sobre todo, entender el trasfondo ideológico que 
subyace en sus manifestaciones concretas. 

Para comprenderlo adecuadamente es necesario 
precisar mejor el sentido de ideología, término dotado 
de acepciones divergentes y por ello transformado 
en equívoco. El diccionario de la RAE, por ejemplo, 
lo define sencillamente como «conjunto de ideas 
fundamentales que caracteriza el pensamiento de 
una persona, colectividad o época, de un movimiento 
cultural, religioso o político, etc.». Todo conjunto de 
ideas (incluso el cristianismo y su visión escatológica) 
sería una ideología.

Creemos que esa definición es insuficiente, y para 
ello nos valdremos de la propuesta por M. Asla en otra 
publicación, donde profundiza sobre este argumento. 

5 Asla desarrolla con detalle las variadas manifestaciones del anhelo de inmortalidad, o de construir seres vivientes, o 
de alcanzar de modo fácil la armonía personal.



74

•ACTUALIDAD

REGRESAR 
al Índice

Afirma que el transhumanismo es heredero de las 
ideologías que en el siglo XX dieron lugar a diferentes 
movimientos totalitarios, porque comparte con ellas 
cuatro elementos fundamentales.

El primero de estos elementos implica una actitud 
profunda frente a la realidad que desde la antigüedad 
se ha denominado espíritu prometeico. Los otros tres 
elementos son tesis filosóficas clásicas e íntimamente 
relacionadas entre sí; a saber: i) la concepción 
de la filosofía como praxis; ii) la idea de progreso 
derivada de una secularización de la noción cristiana 
de providencia y iii) el postulado de una escatología 
intramundana6.

Pasamos a describir brevemente esos cuatro 
elementos, intentando descubrir en ellos dimensiones 
constitutivas de la experiencia humana en el mundo, 
un reclamo de trascendencia y una posibilidad de 
diálogo fecundo con el anuncio escatológico cristiano.

a. Espíritu prometeico: existen varias versiones 
del mito, pero todas tienen en común presentar a 
Prometeo como un humano que no se conforma 
con su situación existencial y desafía a lo divino, 
arrebatando sus prerrogativas para apropiárselas. 
Lo divino aparece como antagonista del hombre, 
e incluso como la causa de su malestar. Este 
elemento está presente en todas las grandes 

ideologías, que coinciden en presentar un ser 
humano que ya no necesita de lo religioso, ni 
de Dios, para dar una explicación completa de 
su existencia y alcanzar sus fines. El espíritu 
prometeico se manifiesta en el transhumanismo 
de una manera tan evidente que Trijse Franssen 
ha dicho:

Prometeo encarna de este modo el ideal que los 
prometeanos transhumanistas buscan alcanzar: 
un modo de ser en permanente perfeccionamiento, 
semejante al de los dioses, conseguido por medio 
de una creatividad apasionada, de un valiente 
anhelo de progreso y trascendencia, y de la 
inteligente aplicación (y control de los medios) del 
conocimiento y la ciencia7. 

Asla enfatiza que el mito de Prometeo significa 
exaltar lo humano en contraposición a Dios, quien en 
realidad no existe, sino que es proyección alienada 
de capacidades humanas (de acuerdo con la célebre 
expresión de Feuerbach). Es necesario que éstas 
sean reapropiadas por su verdadero detentor, el 
hombre. Está claro que si bien existen variantes 
“creyentes”8 de transhumanismo, la inmensa mayoría 
de sus autores son ateos, y es el hombre –y no Dios– 
el único autor de su naturaleza y su destino. Oviedo 
señala, como una interpretación posible del fenómeno 
transhumanista, verla como una prolongación de «un 
error arquetípico»9, que desde la teología cristiana se 
identifica con el pecado de Adán y reaparece en la 
historia de Babel. 

b. Filosofía como praxis: a diferencia de 
la antigua y primordial actitud de los filósofos, 
quienes contemplaban con asombro el mundo 
y trataban de comprenderlo, el transhumanista 
no encuentra nada que contemplar, ante lo que 
asombrarse ni recibir agradecido. Asumiendo la 
visión evolucionista de las especies, está claro 
que lo que vemos no es fruto de una inteligencia 
creadora y ordenadora, sino del azar. Será la 
razón humana –sobre todo como razón científica– 

6 M. ASLA, «El Transhumanismo como ideología: dificultades de la fe en el progreso», Scio: Revista de Filosofía 15 
(2018), 10.
7 M. ASLA, «El Transhumanismo como ideología: dificultades de la fe en el progreso», 10.
8 Aunque parezca contradictorio, existe un transhumanismo cristiano, uno mormón, uno musulmán.
9 L. OVIEDO, «La Teología y el Transhumanismo», Pensamiento 78 (2022), 520.



75

REGRESAR 
al Índice

•ACTUALIDAD

la primera capaz de imprimir un nuevo y verdadero 
orden en el caos. 

Es por eso que M. Asla afirma: «El transhumanismo 
no se concibe a sí mismo como una filosofía, como 
una teoría sobre el hombre, sino como un programa 
de acción. Es la célebre tesis marxista: “Los filósofos 
se han limitado a interpretar el mundo de diversas 
maneras; de lo que se trata es de transformarlo”»10. 
Nótese que debajo de esa actitud hay una visión 
prevalentemente negativa y empobrecida –que 
por momentos llega a parecer impostada– de la 
naturaleza humana, vista de modo unilateral como 
fuente inagotable de limitaciones y sufrimientos. 

c. Idea de progreso: es propio de los sistemas 
ideológicos concebir la historia en un sentido lineal 
y como dotada de un sentido positivo. El mundo 
está “condenado” a avanzar, el progreso es 
inevitable, y en cada época de la historia surgen 
los intérpretes que son capaces de llevar adelante 
ese progreso. Asla subraya que esta concepción 
es una derivación y secularización11 del concepto 
cristiano de Providencia. Esto significa que se 
toman ideas cristianas –la historia es lineal, tiene 
un punto de inicio y un punto final hacia el que 
vamos– pero prescindiendo del Dios cristiano.

Las ideologías […] toman prestada esta 
noción de linealidad y de progreso, pero no 
los atribuyen a la acción divina, sino a una 
racionalidad intrínseca propia del devenir de la 
historia. Este postulado progresista es asumido 
luego, con matices en ocasiones importantes, 
por las narrativas transhumanistas12.

Como sucede con los elementos anteriores, el 
transhumanismo lleva las aspiraciones de toda 
ideología a su máxima expresión, al punto de que uno 
de sus principales abanderados, Ruy Kurzwell, afirma 
que la realidad estaría sometida a una ley universal, 
a la que llama “ley del tiempo y del caos”, que rige 
el progreso a partir del contrapunto entre la entropía 
y la tendencia a la complejidad. El proceso se inicia 
en el Big Bang con un fortísimo ímpetu entrópico, 
pero luego esta fuerza es contrapesada por tres 
eventos fundamentales que apuntan, por el contrario, 
a la conservación y aumento de la complejidad: el 
surgimiento de la vida, el de la inteligencia y el de la IA. 
Este nuevo movimiento antientrópico […] culminaría en 
la singularidad […] un período en el que la inteligencia 
artificial no solo superaría sino que incorporaría a las 
inteligencias humanas en una especie de plenitud de 
conciencia universal13.

Sin querer adelantarnos a la valoración de estas 
propuestas, es admisible sin embargo plantear una 
incipiente contradicción interna en el argumento. En 
efecto, ¿cómo atribuir la existencia de una Ley sin 
un legislador? ¿De dónde brota la confiada certeza 
de que todo va orientado a un punto “mejor”? Y, no 
existiendo Dios ni una naturaleza humana fuerte, fruto 
de un diseño, ¿quién establece los parámetros para 
definir qué es “mejor” y qué “peor”?

d. Escatología intramundana: es una 
consecuencia necesaria de lo anterior, y un 
elemento esencial de toda ideología. En cada 
una de ellas late una escatología, un prometido 
momento final de plenitud, deseado y procurado, 

10 M. ASLA, «El Transhumanismo como ideología: dificultades de la fe en el progreso», 10.
11 En algunas de sus conferencias, Asla denomina a este elemento “secularización incompleta”, porque permanecen 
en la síntesis elementos cuyo fundamento es religioso o al menos teísta, pero negando a Dios.
12 M. ASLA, «El Transhumanismo como ideología: dificultades de la fe en el progreso», 11.
13 Cf M. ASLA, «El Transhumanismo como ideología: dificultades de la fe en el progreso», 11.



76

•ACTUALIDAD

REGRESAR 
al Índice

propuesto casi siempre como alternativa a la 
esperanza religiosa, a menudo ferozmente 
criticada. El fin trascendente y sobrenatural es 
sustituido por un fin inmanente y natural, adelante 
pero en un mismo plano, mas inefablemente 
superior a lo que vivimos hoy. Los autores no 
son capaces de definirlo sin adoptar un lenguaje 
cercano al misticismo. Llegan a plantearlo como 
un verdadero paraíso en la tierra: en el caso del 
transhumanismo, no ya la sociedad sin clases, sino 
una existencia perfecta, liberada de la biología, y 
sin relación con lo religioso ni con Dios.

Cuando Nick Bostrom en su Carta desde Utopía 
intenta describir la vida eterna y plenamente feliz 
en la era posthumana, relata una experiencia 
similar a la de los místicos, que no encuentran 
en el lenguaje y las vivencias humanas nada 
proporcionado a sus visiones, y recurren a las 
metáforas. Así, confiesa: «¿Cómo podré contarte 
algo sobre Utopía sin dejarte “mistificado”? ¿Qué 
palabras podrían transmitir esa maravilla? ¿Qué 
expresiones podrían expresar nuestra felicidad? 
Mi pluma, me temo, es tan desproporcionada para 
esta tarea como si intentara usarla para matar a 
un elefante».

Independientemente de las convicciones 
metafísicas personales de cada uno, la diferencia 
obvia radica en que el salto de fe necesario para 
alcanzar una salida vertical del laberinto de la 
insatisfacción, tiene en el caso de los místicos 
a Dios como garante; Bostrom, por el contrario, 
apela a su confianza en la tecnología14.

Dejemos para más adelante –y para Benedicto 
XVI– la tarea de examinar ese propósito. No obstante, 
es importante destacar que todo el movimiento 
transhumanista está atravesado por esta esperanza, 
la cual, desde “adelante”, justifica todos los esfuerzos 
y sacrificios necesarios. 

Los cuatro elementos de las ideologías ejercen una 
atracción y fascinación innegable, y, combinados, 

parecen ofrecer una panorámica de conjunto muy 
alentadora. Frente al nihilismo que en algunos 
decenios asomaba como única posibilidad, las nuevas 
ideologías abren un horizonte de sentido, un “meta-
relato” que se presenta como capaz de explicar lo 
cotidiano.

No obstante, y como muy bien expone Asla desde 
el punto de vista filosófico, existe ya en el interior 
de esos cuatro elementos certezas indemostradas, 
contradicciones internas y un reclamo que –bajo un 
aparato “científico”– carece de fuerza probatoria. En 
cada una de las ideologías, para ingresar y visualizar 
su coherencia, es preciso hacer un “acto de fe” en 
algo o en alguien… lo que contradice esencialmente 
su supuesto carácter científico y racional.

3. Spe salvi: una visión actual y sugerente de la 
escatología cristiana

La encíclica Spe salvi15 de Benedicto XVI constituye 
uno de los momentos más logrados del Magisterio del 
papa teólogo. Su expresión de la esperanza cristiana 
–moderna, audaz, en diálogo con la cultura actual, 
provocadora y consoladora a la vez– se convierte 
en un punto de referencia ineludible a la hora de 
interpretar otras propuestas de sentido que se ofrecen 
al hombre de hoy.

14 M. ASLA, «Transhumanismo»
15 BENEDICTO XVI, Carta encíclica Spe salvi (30 de noviembre de 2007), en https://www.vatican.va/content/benedict-
xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html [consultado el 5-03-2025].



77

REGRESAR 
al Índice

•ACTUALIDAD

Mi propósito en este apartado es identificar 
los principales párrafos de Spe salvi donde 
encontramos una luz para comprender las ideologías 
contemporáneas, especialmente la transhumanista. 
La esperanza cristiana ejerce de factor crítico ante 
expectativas desmesuradas; pero lejos de detenerse 
en ello, ofrece una apertura de horizonte que invita a 
la confianza, la alegría y el compromiso. 

Luego de iniciar con esmerados análisis bíblicos 
sobre la esperanza cristiana, se pregunta el Papa 
si ésta sigue siendo relevante hoy. Se hace eco de 
críticas que el cristianismo ha recibido frecuentemente.

[…] la fe cristiana ¿es también para nosotros 
ahora una esperanza que transforma y sostiene 
nuestra vida? ¿Es para nosotros “performativa”, 
un mensaje que plasma de modo nuevo la vida 
misma, o es ya solo “información” que, mientras 
tanto, hemos dejado arrinconada y nos parece 
superada por informaciones más recientes? (Spe 
salvi, n. 10).

Con su característico modo de entrelazar mistagogía, 
exégesis y reflexión, remite al rito bautismal, en el que 
los padres que piden el sacramento para sus hijos, 
juntamente con la fe, hacen luego referencia a «lo que 
da la fe»: la vida eterna. Se pregunta entonces con 
franqueza:

¿De verdad queremos esto: vivir eternamente? 
Tal vez muchas personas rechazan hoy la fe 
simplemente porque la vida eterna no les parece 
algo deseable. En modo alguno quieren la vida 
eterna, sino la presente y, para esto, la fe en la 
vida eterna les parece más bien un obstáculo. 
Seguir viviendo para siempre –sin fin– parece 
más una condena que un don. Ciertamente, se 
querría aplazar la muerte lo más posible. Pero vivir 
siempre, sin un término, solo sería a fin de cuentas 
aburrido y al final insoportable (Spe salvi, n. 10).

Fortalece ese argumento citando dos textos de 
San Ambrosio quien, con agudeza y realismo, había 
afirmado que «la inmortalidad, en efecto, es más una 
carga que un bien, si no entra en juego la gracia» 
(Ibid.). Y luego señala con fuerza lo que muchos –
incluso solo desde la filosofía– ya han señalado 
como uno de los riesgos inesperados del optimismo 

transhumanista y su “liberación final”: «la eliminación 
de la muerte, como también su aplazamiento casi 
ilimitado, pondría a la tierra y a la humanidad en una 
condición imposible y no comportaría beneficio alguno 
para el individuo mismo» (Spe salvi, 11).

Indica entonces el Papa una contradicción en 
nuestra actitud ante la muerte, que es manifestación 
de un contraste interior y nos lleva a plantearnos la 
pregunta fundamental:

Por un lado, no queremos morir; los que nos 
aman, sobre todo, no quieren que muramos. 
Por otro lado, sin embargo, tampoco deseamos 
seguir existiendo ilimitadamente, y tampoco la 
tierra ha sido creada con esta perspectiva. ¿Qué 
es realmente lo que queremos? Esta paradoja 
de nuestra propia actitud suscita una pregunta 
más profunda: ¿qué es realmente la “vida”? Y 
¿qué significa verdaderamente “eternidad”? Hay 
momentos en que de repente percibimos algo: 
sí, esto sería precisamente la verdadera “vida”, 
así debería ser. En contraste con ello, lo que 
cotidianamente llamamos “vida”, en verdad no lo 
es. 

Anoto que, en diálogo con el transhumanismo, 
podríamos traducir el anterior pasaje así: «cuando 
deseas ser más inteligente, más bueno, más sano… 
en realidad no anhelas esos bienes parciales, sino otra 
cosa. Estás anhelando una “vida” de cualidad diferente 
a esta mera vida. Y cuando la idea de “inmortalidad” 
te resulta fascinante, en el fondo es porque anhelas 



78

•ACTUALIDAD

REGRESAR 
al Índice

vida “eterna”, que es mucho más que la prolongación 
indefinida de ésta».

Benedicto XVI cita entonces a san Agustín, quien 
se pregunta en su carta a Proba: ¿Qué es lo que 
deseamos? Su respuesta es ambivalente. Afirma 
que deseamos “vida bienaventurada”, y simplemente 
“felicidad”, pero a la hora de darle contenido, ya no 
sabemos en qué consiste realmente. «No sabemos 
lo que queremos realmente; no conocemos esta 
“verdadera vida” y, sin embargo, sabemos que debe 
existir un algo que no conocemos y hacia el cual 
nos sentimos impulsados» (Spe salvi, n. 12). De 
esa paradoja surgen todas nuestras contradicciones 
y esperanzas. Aquí, de un modo tan humilde como 
audaz, el Papa afirma: «Esta “realidad” desconocida 
es la verdadera “esperanza” que nos empuja y, al 
mismo tiempo, su desconocimiento es la causa de 
todas las desesperaciones, así como también de 
todos los impulsos positivos o destructivos hacia el 
mundo auténtico y el auténtico hombre» (Ibid.). 

La expresión “vida eterna” es esencialmente 
insuficiente, y al mismo tiempo necesaria. Y despejando 
la posibilidad indeseada de que sea simplemente “esta 
vida”, en una sucesión de días siempre parecidos, 
expresa –en uno de los pasajes más hermosos de la 
encíclica– en qué podría consistir:

[Vida eterna sería] el momento pleno de 
satisfacción, en el cual la totalidad nos abraza y 
nosotros abrazamos la totalidad. Sería el momento 
del sumergirse en el océano del amor infinito, en el 
cual el tempo –el antes y el después– ya no existe. 

Podemos únicamente tratar de pensar que este 
momento es la vida en sentido pleno, sumergirse 
siempre de nuevo en la inmensidad del ser, a la 
vez que estamos desbordados simplemente por 
la alegría. […] Tenemos que pensar en esta línea 
si queremos entender el objetivo de la esperanza 
cristiana, qué es lo que esperamos de la fe, de 
nuestro ser con Cristo (Spe salvi, n. 12).

El pasaje me parece enormemente revelador. Las 
características de la experiencia de la vida eterna 
son, al mismo tiempo, ontológicas y relacionales, aun 
cuando en el pasaje las divinas personas aparezcan 
difuminadas. En efecto: ser abrazados y abrazar la 
Totalidad, sumergirse en el océano del Amor infinito 
y en la inmensidad del ser, y ser desbordados de 
alegría, implican la existencia de “Otro”, en comunión 
con el cual la vida se vuelve “plena”.

a. La cuestión del fundamento de la esperanza: 
ciencia, política y fe

Una de las características de la cultura moderna y 
especialmente contemporánea es el debilitamiento 
de la trascendencia, manifestado en la actitud de un 
ateísmo militante –o al menos de un agnosticismo 
operativo– y una tendencia al materialismo. Solo 
existe lo que vemos y, por ende, todas las respuestas 
a los dilemas humanos o tienen su respuesta en lo 
que vemos –en el hombre, especialmente– o no la 
tienen.

Si anhelamos “vida eterna”, aún sin saberlo, es 
completamente lógico que el mismo hombre “sin-
Dios” procure “fabricar”, “producir” y “distribuir” vida 
eterna. Habiendo descartado la religión como agente 
capaz de proporcionar o mostrar el camino hacia 
“lo que anhelamos”, ¿quién podría tomar el relevo 
en la insoslayable misión de brindar esperanza a la 
humanidad?

En los números del 16 al 27 de Spe salvi 
encontraremos un tratamiento claro y profundo de 
este tema. Comienza recordando la doble acusación 
dirigida por el hombre moderno a la fe y la esperanza 
cristiana: ésta sería individualista y generaría una 
evasión de la historia. Para explicar el origen de 
ese doble prejuicio, el Papa nos invita a atender a 
elementos de la mentalidad contemporánea presentes 



79

REGRESAR 
al Índice

•ACTUALIDAD

en Francis Bacon (1561-1626). El descubrimiento 
de América y la consolidación del método científico 
habían generado un creciente optimismo, al punto 
que Bacon declara triunfalmente «la victoria del arte 
sobre la naturaleza». Dando un paso más, atribuye 
un sentido teológico a esa victoria: «esta nueva 
correlación entre ciencia y praxis significaría que se 
restablecería el dominio sobre la creación, que Dios 
había dado al hombre y que se perdió por el pecado 
original» (Spe salvi, n. 16).

Es en este punto de la historia cuando Benedicto 
XVI sitúa el nacimiento de la fe en el progreso. El 
restablecimiento de la situación paradisíaca del 
hombre ya no se espera de Cristo, no es ya su gracia la 
que nos otorga “redención”, sino el método científico. 
La fe no se cuestiona, pero pierde relevancia para el 
hoy de la historia y para la sociedad en su conjunto. 
Afirma entonces Benedicto XVI:

Esta visión programática ha determinado 
el proceso de los tiempos modernos e influye 
también en la crisis actual de la fe que, en sus 
aspectos concretos, es sobre todo una crisis 
de la esperanza cristiana. Por eso, en Bacon la 
esperanza recibe también una nueva forma. Ahora 
se llama: fe en el progreso (Spe salvi, n. 17).

La nueva fe en el progreso es fuente de promesas: 
un hombre nuevo y un mundo nuevo, que será “reino 
del hombre”. En el establecimiento de ese reino hay 
dos categorías cada vez más importantes: razón y 
libertad, frente a las cuales se da un optimismo que 
el paso del tiempo mostrará –largamente– como 

ingenuo. Se da por supuesto que la razón es una 
fuerza de bien que conduce necesariamente al bien 
y genera más y más libertad, una “libertad perfecta”. 
Destaca Benedicto XVI que «se espera el reino de 
la razón como la nueva condición de la humanidad 
que llega a ser totalmente libre» (Spe salvi, n. 18). 
No se advierte todavía el potencial revolucionario de 
estas categorías: lo que proponen y favorecen está 
en directo contraste con las estructuras sociales 
vigentes y con la enseñanza de la Iglesia, y tarde o 
temprano se generará una colisión.

Antes de continuar el comentario, me permito 
afirmar que es evidente que la tríada “razón-progreso- 
libertad” subyace y de modo explícito sustenta el 
movimiento transhumanista. En especial, me llama 
la atención el resurgir de un ingenuo optimismo y 
confianza ilimitada en la bondad de la ciencia, en 
alguna medida inesperado luego del fracaso de ese 
“credo laico” que significó la experiencia de las dos 
grandes guerras.

En el n. 19 Benedicto XVI pasa a explicar «la 
concreción política de esta esperanza», señalando 
dos etapas especialmente relevantes. La primera 
etapa es la marcada por la Revolución francesa. 
La instauración política de la “razón y la libertad” 
suscitó al principio una enorme fascinación en la 
Europa ilustrada, pero dio luego lugar a una nueva 
reflexión, mucho más cauta, sobre qué significaba y 
qué riesgos tenía ese paso. Un ejemplo elocuente 
de ese cambio es Immanuel Kant. En 1792 afirmaba 
convencido que «el paso gradual de la fe eclesiástica 
al dominio exclusivo de la pura fe religiosa constituye 
el acercamiento del reino de Dios» (citado en Spe 
salvi, n. 19). Muy pronto, sin embargo, el mismo autor 
señala que si el cristianismo dejara de ser “digno de 
amor”, si se diera un rechazo y oposición a él, surgiría 
el anticristo, y podría ocurrir “un final perverso”.

El siguiente paso vino como consecuencia del ya 
mencionado. La revolución burguesa iniciada en 
1789 generó pronto una nueva situación social de 
consecuencias imprevistas. La insostenible situación 
del “proletariado industrial” hacía necesaria una 
nueva revolución. Cito extensamente el n. 20 porque 
describe la “transferencia de la esperanza”, cuyas 
consecuencias perduran.



80

•ACTUALIDAD

REGRESAR 
al Índice

Karl Marx recogió esta llamada del momento 
y, con vigor de lenguaje y pensamiento, trató de 
encauzar este nuevo y, como él pensaba, definitivo 
gran paso de la historia hacia la salvación, hacia lo 
que Kant había calificado como el «reino de Dios». 
Al haber desaparecido la verdad del más allá, se 
trataría ahora de establecer la verdad del más acá. 
La crítica del cielo se transforma en la crítica de la 
tierra, la crítica de la teología en la crítica de la 
política. El progreso hacia lo mejor, hacia el mundo 
definitivamente bueno, ya no viene simplemente 
de la ciencia, sino de la política; de una política 
pensada científicamente, que sabe reconocer 
la estructura de la historia y de la sociedad, y 
así indica el camino hacia la revolución, hacia el 
cambio de todas las cosas.

La promesa de Marx «fascinó y fascina todavía hoy 
de nuevo». Su propuesta se presenta como el gran 
y definitivo humanismo: somos nosotros ahora los 
“protagonistas de la historia”. Es sabido cómo esta 
retórica tuvo realizaciones notables –y peligrosas para 
la fe– dentro de la Iglesia. 

El n. 21 de la encíclica es, a mi modo de ver, de una 
agudeza y clarividencia notables. El Papa destaca 
un error fundamental de Marx: señaló el camino de 
la revolución, pero no dijo cómo proceder después. 
Tenía una ingenua confianza en que, una vez realizada 
la revolución, todo se encaminaría por sí solo hacia 
el bien y lo mejor. Permítaseme comentar que en el 
fondo había una idea rousseauniana de la naturaleza 
humana, totalmente coherente con su visión, según 
la cual las estructuras sociales determinan al sujeto: 
modificadas estas, no hay nada malo ya que temer. 
Su antropología era, en el fondo, superficial e 
inconsistente, y, sobre todo, incompleta, como toda 
antropología cerrada a la trascendencia e ignorante 
del pecado original. A esto se refiere Benedicto XVI en 
otro pasaje magistral:

El error de Marx no consiste solo en no haber 
ideado los ordenamientos necesarios para el 
nuevo mundo; en éste, en efecto, ya no habría 
necesidad de ellos. Que no diga nada de eso es 
una consecuencia lógica de su planteamiento. 
Su error está más al fondo. Ha olvidado que 
el hombre es siempre hombre. Ha olvidado al 

hombre y ha olvidado su libertad. Ha olvidado que 
la libertad es siempre libertad, incluso para el mal. 
Creyó que, una vez solucionada la economía, 
todo quedaría solucionado. Su verdadero error 
es el materialismo: en efecto, el hombre no es 
solo el producto de condiciones económicas, y 
no es posible curarlo solo desde fuera, creando 
condiciones económicas favorables (Ibid.).

La última afirmación da de lleno en una de las 
propuestas inconsistentes del transhumanismo: 
querer garantizar un “mejoramiento moral” del ser 
humano anulando su libertad. ¿Es deseable ser 
siempre y solamente buenos, pagando el precio de 
dejar de ser ya humanos?

En el n. 22 vuelve a plantear la pregunta ¿qué 
podemos esperar? La edad moderna debe hacer una 
autocrítica en relación al cristianismo, pero es también 
necesaria una autocrítica del cristianismo moderno, 
que debe redescubrir su identidad y qué es capaz de 
ofrecer.

Refiriendo a las críticas a la “fe en el progreso” que 
también en el ámbito filosófico han surgido, y citando 
a Adorno, el Papa señala que «la ambigüedad del 
progreso resulta evidente» (Spe salvi, n. 22). Explicita 
esta afirmación con reflexiones que resultan aplicables 
por completo al programa transhumanista:

Indudablemente, ofrece nuevas posibilidades 
para el bien, pero también abre posibilidades 
abismales para el mal, posibilidades que antes 
no existían. Todos nosotros hemos sido testigos 



81

REGRESAR 
al Índice

•ACTUALIDAD

de cómo el progreso, en manos equivocadas, 
puede convertirse, y se ha convertido de hecho, 
en un progreso terrible en el mal. Si el progreso 
técnico no se corresponde con un progreso en la 
formación ética del hombre, con el crecimiento del 
hombre interior (cf. Ef 3,16; 2Co 4,16), no es un 
progreso sino una amenaza para el hombre y para 
el mundo.

Como colofón de este extenso razonamiento, 
el Santo Padre invitará a reflexionar sobre las 
mencionadas “categorías estrella”, razón y libertad, 
señalando sus posibilidades y riesgos.

La reflexión sobre el estatuto de la razón es parte 
de la misión personal de Benedicto XVI. Luego de 
reafirmar su valor, también para el creyente, propone 
el interrogante sobre a qué razón nos referimos, y si 
necesariamente ha de cerrarse a la fe. Muestra que 
una tal razón “cerrada en sí misma” y reducida a razón 
“del poder y del hacer” es insuficiente y peligrosa. Se 
vuelve contra el hombre. Por eso:

la razón del poder y del hacer debe ser integrada 
con la misma urgencia mediante la apertura 
de la razón a las fuerzas salvadoras de la fe, al 
discernimiento entre el bien y el mal. Solo de 
este modo se convierte en una razón realmente 
humana. Solo se vuelve humana si es capaz de 
indicar el camino a la voluntad, y esto solo lo 
puede hacer si mira más allá de sí misma. En 
caso contrario, la situación del hombre, en el 
desequilibrio entre la capacidad material, por un 
lado, y la falta de juicio del corazón, por otro, se 
convierte en una amenaza para sí mismo y para la 
creación (Spe salvi, n. 23).

En relación a la libertad, su razonamiento es más 
breve pero no menos elocuente: solo puede existir 
auténtica libertad en la concurrencia de múltiples 
libertades, y para que esto ocurra, es preciso algún 
punto de referencia exterior, un criterio de medida que 
sea fundamento y meta de la libertad. Para el Papa, 
es completamente claro que ese criterio es Dios, y por 
ende:

el hombre necesita a Dios, de lo contrario queda 
sin esperanza. […] Por tanto, no cabe duda de 
que un «reino de Dios» instaurado sin Dios –
un reino, pues, solo del hombre– desemboca 

inevitablemente en «el final perverso» de todas 
las cosas descrito por Kant: lo hemos visto y lo 
seguimos viendo siempre una y otra vez (Ibid.).

Con los párrafos anteriormente mencionados, 
considero que en gran medida las pretensiones de las 
ideologías –y de modo particular del transhumanismo– 
encuentran una respuesta razonada y razonable, 
incisiva y siempre actual. Quiero sin embargo traer 
todavía a colación más textos que iluminan otras 
dimensiones. En el n. 24, el Papa afirma que si el 
progreso material y científico puede ser acumulativo 
(es decir, las nuevas generaciones reciben ese tesoro y 
lo usan) en el campo ético y espiritual esa acumulación 
no es posible, ya que la libertad comienza “siempre de 
nuevo”. Cuando las ideologías prometen “un mundo 
ideal” intrahistórico, o desconocen la naturaleza 
humana (como se advertía en la utopía marxista, sin 
plan para el “después”) o subyace un plan totalitario 
para limitar la libertad. Pero ese progreso sin libertad 
no sería en absoluto deseable, porque no sería ya 
humano. «El tesoro moral de la humanidad no está 
disponible como lo están en cambio los instrumentos 
que se usan; existe como invitación a la libertad y 
como posibilidad para ella» (Spe salvi, n. 24).

Esto tiene al menos dos consecuencias, sumamente 
importantes: la primera es que el recto estado de 
las cosas humanas nunca puede garantizarse 
solamente mediante estructuras. Son necesarias, 
pero insuficientes, y nunca deben dejar al margen la 
libertad. La segunda es de un gran valor pedagógico, 
no solamente como correctivo para propuestas 
ideológicas, sino hacia el interior mismo de la Iglesia:



82

•ACTUALIDAD

REGRESAR 
al Índice

Puesto que el hombre sigue siendo siempre 
libre y su libertad es también siempre frágil, 
nunca existirá en este mundo el reino del bien 
definitivamente consolidado. Quien promete el 
mundo mejor que duraría irrevocablemente para 
siempre, hace una falsa promesa, pues ignora la 
libertad humana. La libertad debe ser conquistada 
para el bien una y otra vez (Spe salvi, n. 24).

Emite también una advertencia y una llamada a 
los cristianos contemporáneos, aceptando en parte 
la crítica que había sido expresada anteriormente. 
Cuando el cristianismo deja el dominio de la 
estructuración de la historia y la sociedad por completo 
en manos de la ciencia y la política, y se concentra 
en el individuo y su salvación personal, no solamente 
deja de enriquecer a la humanidad, sino que también 
se traiciona a sí mismo, reduciendo «el horizonte de 
su esperanza y […] la grandeza de su cometido» (Spe 
salvi, n. 25). Introduce entonces un tema ausente en 
las ideologías, y por ende en el transhumanismo: «No 
es la ciencia la que redime al hombre. El hombre es 
redimido por el amor. Eso es válido incluso en el ámbito 
puramente intramundano. Cuando uno experimenta 
un gran amor en su vida, se trata de un momento de 
“redención” que da un nuevo sentido a su existencia» 
(Spe salvi, n. 26).

En el ámbito filosófico se ha criticado la antropología 
subyacente al transhumanismo: «liberal, egoísta y 
prácticamente a-social»16. ¿De que serviría vivir más, 
ser más inteligentes, tener más autodominio y sufrir 

menos sin hacer experiencia del amor? La promesa 
y la esperanza cristiana tienen por punto de partida 
y llegada un amor grande, que cambia la vida para 
siempre. 

¿Está afirmando el Papa que basta el amor humano 
para ser “redimido” y salvado? El amor humano 
tampoco es suficiente, pero insinúa y despierta algo 
que no puede colmar, una nostalgia y apertura hacia 
un amor infinito que intuye.

el amor que se le ha dado, por sí solo, no 
soluciona el problema de su vida. Es un amor frágil. 
Puede ser destruido por la muerte. El ser humano 
necesita un amor incondicionado. Necesita esa 
certeza que le hace decir: «Ni muerte, ni vida, 
ni ángeles, ni principados, ni presente, ni futuro, 
ni potencias, ni altura, ni profundidad, ni criatura 
alguna podrá apartarnos del amor de Dios, 
manifestado en Cristo Jesús, Señor nuestro» 
(Rm 8,38-39). Si existe este amor absoluto con 
su certeza absoluta, entonces –solo entonces– 
el hombre es «redimido», suceda lo que suceda 
en su caso particular. Esto es lo que se ha de 
entender cuando decimos que Jesucristo nos ha 
«redimido». Por medio de Él estamos seguros 
de Dios, de un Dios que no es una lejana «causa 
primera» del mundo, porque su Hijo unigénito se 
ha hecho hombre y cada uno puede decir de Él: 
«Vivo de la fe en el Hijo de Dios, que me amó 
hasta entregarse por mí» (Ga 2,20) (Spe salvi, n. 
26).

La conclusión de este apartado es tan hermosa 
como valiente. 

[…] quien no conoce a Dios, aunque tenga 
múltiples esperanzas, en el fondo está sin 
esperanza, sin la gran esperanza que sostiene 
toda la vida (cf.  Ef  2,12). La verdadera, la gran 
esperanza del hombre que resiste a pesar de 
todas las desilusiones, solo puede ser Dios, el 
Dios que nos ha amado y que nos sigue amando 
«hasta el extremo», «hasta el total cumplimiento» 
(cf. Jn 13,1; 19,30). Quien ha sido tocado por el 
amor empieza a intuir lo que sería propiamente 
«vida». […] La vida en su verdadero sentido no la 

16  M. ASLA, «Transhumanismo».



83

REGRESAR 
al Índice

•ACTUALIDAD

tiene uno solamente para sí, ni tampoco solo por sí 
mismo: es una relación. Y la vida entera es relación 
con quien es la fuente de la vida. Si estamos en 
relación con Aquel que no muere, que es la Vida 
misma y el Amor mismo, entonces estamos en la 
vida. Entonces «vivimos» (Spe salvi, n. 27).

b. El sentido del sufrimiento y la esperanza cristiana

A fin de completar el cuadro de la riquísima 
iluminación de Benedicto XVI, no quiero dejar de 
mencionar algunas de sus reflexiones sobre el 
sufrimiento y la esperanza.

El sufrimiento (físico, espiritual o moral) sigue siendo 
el “enemigo número uno” de las utopías e ideologías 
contemporáneas. La promesa que ofrecen al mundo 
consiste siempre en una mayor evitación o anulación 
del dolor. El precio a pagar para asegurar la ausencia 
total del dolor espiritual o moral sería demasiado 
caro: la renuncia a la libertad, de la cual brota –como 
contracara– la posibilidad de sufrir.

Pero, ¿qué sucede con el sufrimiento físico? 
¿Es legítimo recurrir a las ciencias para atenuarlo 
y aminorarlo? ¿Hasta qué punto y con qué fin? 
Benedicto muestra entonces cómo la esperanza 
cristiana es capaz de transformar el sufrimiento, y 
cómo el sufrimiento, abrazado en libertad y desde la 
fe, puede ser un lugar de aprendizaje de la esperanza. 

debemos hacer todo lo posible para superar 
el sufrimiento, pero extirparlo del mundo por 
completo no está en nuestras manos, simplemente 
porque no podemos desprendernos de nuestra 

limitación, y porque ninguno de nosotros es capaz 
de eliminar el poder del mal, de la culpa, que –
lo vemos– es una fuente continua de sufrimiento 
(Spe salvi, n. 36).

Solo Dios es capaz de eliminar el poder del mal, y 
lo ha hecho, ingresando en la historia y asumiendo 
el sufrimiento y el peso de la culpa. Sin embargo, 
la realización definitiva de esa victoria aún no está 
consumada: nos es dada como esperanza.

Señala entonces Benedicto XVI una paradoja, 
tangible en nuestros días y presente de modo 
protagónico en el transhumanismo. Precisamente 
cuando los hombres, intentando evitar toda dolencia, 
tratan de alejarse de todo lo que podría significar 
aflicción, cuando quieren ahorrarse la fatiga y el dolor 
de la verdad, del amor y del bien, caen en una vida 
vacía en la que quizás ya no existe el dolor, pero en la 
que la oscura sensación de la falta de sentido y de la 
soledad es mucho mayor aún.

Desde el punto de vista de la razón, nos encontramos 
ante un callejón sin salida. Y es aquí donde (creo yo) 
resplandece aún más luminosa la esperanza cristiana, 
fundada en el amor.

Lo que cura al hombre no es esquivar el 
sufrimiento y huir ante el dolor, sino la capacidad 
de aceptar la tribulación, madurar en ella y 
encontrar en ella un sentido mediante la unión 
con Cristo, que ha sufrido con amor infinito. […] 
Cristo ha descendido al “infierno” y así está cerca 
de quien ha sido arrojado allí, transformando por 
medio de Él las tinieblas en luz. El sufrimiento y los 
tormentos son terribles y casi insoportables. Sin 
embargo, ha surgido la estrella de la esperanza, 
el ancla del corazón llega hasta el trono de Dios. 
No se desata el mal en el hombre, sino que vence 
la luz: el sufrimiento –sin dejar de ser sufrimiento– 
se convierte a pesar de todo en canto de alabanza 
(Spe salvi, n. 37).

Finalizo mi comentario con una sólida expresión, 
que quizá pueda erigirse como el mayor juicio de 
advertencia ética hacia la pretensión transhumanista.

La grandeza de la humanidad está determinada 
esencialmente por su relación con el sufrimiento 



84

•ACTUALIDAD

REGRESAR 
al Índice

y con el que sufre. Esto es válido tanto para el 
individuo como para la sociedad. Una sociedad 
que no logra aceptar a los que sufren y no es 
capaz de contribuir mediante la compasión a 
que el sufrimiento sea compartido y sobrellevado 
también interiormente, es una sociedad cruel e 
inhumana (Ibid.).

4. Conclusión: ya sí, pero todavía no

¿Qué podemos esperar? La pregunta aparece y 
reaparece en la encíclica, respondida cada vez con 
mayor hondura y coherencia. La esperanza cristiana –
en su actitud fundamental y en su contenido– no evade 
las preguntas más incómodas, sino que invita a buscar 
la respuesta en otro plano y en otro tiempo, en el que 
los anhelos del corazón quedarán completamente 
saciados.

Quisiera concluir enfatizando tres aspectos que me 
parecen sugerentes, y que estimo merecerían una 
profundización ulterior para completar el planteo de 
este trabajo. 

a) Las cuatro liberaciones que propone el 
transhumanismo, en el fondo, son válidas. No son 
ilegítimas, ni blasfemas ni irreverentes. Es más: Dios 
mismo quiere realizarlas, y en un sentido mucho más 
pleno y perfecto, y así lo hará. Un error fundacional 
del transhumanismo es que el hombre moderno –
del mismo modo que en el Jardín del Edén– quiere 
alcanzar esas liberaciones «sin Dios, antes de Dios y 
no según Dios»17.

La fe cristiana nos dice con fuerza: Prometeo no 
necesita “robarle” el fuego a los dioses, porque Dios 
tenía planeado –y lo sigue deseando– hacernos 
“partícipes de su divinidad” (cf. 2Pe 1,3). En la vida 
eterna futura, la comunicación del ser divino será tan 
perfecta como nunca pudimos imaginarlo: «Dios será 
todo en todos» (1Cor 15,28). Junto a la visión beatífica, 
recibiremos en Cristo «todos los tesoros de la sabiduría 
y de la ciencia» (Col 2,3), y experimentaremos que el 
mal, el dolor y la muerte ya no existen. 

b) La experiencia de la inadecuación del cuerpo y 
su obsolescencia señaladas por el transhumanismo 

tampoco son en sí mismas rechazables. También 
un cristiano puede afirmar: «sí, es verdad, nuestros 
cuerpos son ahora inadecuados para recibir el 
completo don de Dios, y por eso, como Pablo, 
deseamos ser transformados, revestidos de Gloria». 
Porque la promesa cristiana no abarca solamente al 
alma espiritual, y por eso su cumplimiento solo será 
total en la resurrección de la carne. Spe salvi no 
ahonda en esa dimensión, pero considero que Juan 
Pablo II en sus catequesis sobre El amor humano 
en el plan divino puso de relieve las consecuencias 
existenciales que brotarán de recibir «un cuerpo 
glorioso, semejante al Suyo» (Flp 3,21), al de Cristo 
Resucitado. Entonces nuestro cuerpo –al igual que el 
del Señor– ya no será experimentado como límite, sino 
como espacio del amor perfecto y eterno. Entonces la 
alianza e integración con el alma será indestructible. 
Entonces sí se podrá declarar la victoria sobre la 
muerte (cf. 1Cor 15,54)

c) Por último, es importante subrayar que la 
promesa comienza a cumplirse ya ahora. La fe, 
como demostraba enfáticamente Benedicto XVI en 
su exégesis de la Carta a los Hebreos 10,1, «es la 
sustancia de lo que se espera»”. La vida de la gracia 
es ya anticipo y presencia real de la gloria. 

La vida cristiana como don y tarea es el espacio en 
el cual podemos experimentar la auténtica liberación. 
A la espera de la visión, la fe libera y ensancha nuestro 
conocimiento; caminando hacia la perfecta communio 

17 SAN MÁXIMO EL CONFESOR, citado en el Catecismo de la Iglesia Católica, n. 398.



85

REGRESAR 
al Índice

•ACTUALIDAD

sanctorum, la caridad nos permite ser transformados 
y vivir más empáticos con los demás. La pureza y la 
gracia del sacramento del matrimonio transforman 
la experiencia de la sexualidad y de la apertura a la 
vida. La certeza de la victoria de Jesús transforma 
la muerte en pascua, puerta y umbral. El misterio 
pascual da sentido a todo sufrimiento, también a aquel 
que no parece tener ningún sentido. La vida cristiana 
es ya experiencia de divinización: el Espíritu Santo es 
fuego encendido en nuestros corazones, que ilumina 
y enciende.

Todo es real, pero en el “todavía no”. Todo intento 
–incluso en el interior de la Iglesia– de querer tener a 
la mano la escatología consumada está destinado al 
fracaso, en la medida de que es “obra” y no “gracia”.

Esperemos. Y seamos salvados en la Esperanza.

(publicado en Ecclesia. Revista de cultura católica, 
39 No.2 (2025), 197-217)



86

•ACTUALIDAD

REGRESAR 
al Índice

Laicidad y laicismo: 
una reflexión desde la doctrina social de la 

Iglesia

P. Fernando Pascual, L.C.
Doctor en Filosofía
Doctor en Teología 

* Publicamos el siguiente artículo, el cual, aunque 
fue publicado ya hace casi 20 años, nos parece de una 
gran actualidad y nos puede dar las pautas necesarias 
para reflexionar y juzgar la situación hodierna con 
respecto a la “laicidad” y al “laicismo”: 

Las relaciones entre la religión y el Estado han 
sufrido modificaciones profundas, especialmente 
en aquellas naciones que pertenecen a la tradición 
cultural que arranca y se nutre del mundo cristiano.

Europa, y buena parte de las naciones de 
Iberoamérica, han visto, durante los siglos XIX y XX, 
cómo algunos grupos de poder han trabajado por 
separar la Iglesia del Estado, por promover sociedades 
caracterizadas por la idea de «laicidad».

En los últimos años, la idea de laicidad está 
siendo repensada a la luz de nuevas situaciones 
culturales y socioeconómicas. Fuertes movimientos 
migratorios llevan a las naciones europeas a un 
nuevo planteamiento político y social ante el aumento 
de la presencia de pobladores de otras religiones, 
especialmente de la religión musulmana. Además, se 
suscitan continuamente debates sobre temas relativos 
a la vida (que es considerada a través de una nueva 
disciplina, la bioética) y a la familia. En muchos lugares 
del mundo ha sido legalizado el aborto; en otros 
(pocos, por ahora) la eutanasia; y ya algunos países 
han modificado sus leyes respecto al matrimonio para 
que pueda incluirse, con esta palabra, la posibilidad 
«matrimonial» para personas del mismo sexo.

El multiculturalismo, la presencia de religiones 
distintas en los Estados, y los nuevos temas de bioética 
y de vida familiar, llevan a un nuevo esfuerzo por 

entender correctamente cuál sea la «sana laicidad» 
que debería caracterizar a los Estados en el mundo 
moderno.

Estas líneas pretenden ser una reflexión sobre la 
noción de laicidad, y sobre un término relacionado con 
la misma, el laicismo, en este nuevo contexto cultural, 
especialmente a la luz de la doctrina católica. Creemos 
que, desde la misma, es posible promover la búsqueda 
de caminos de convivencia que respeten la dignidad 
humana de todos los miembros de la sociedad, y que 
permitan evitar sea el extremo del laicismo (desde el 
campo de las ideologías de matriz atea o agnóstica), 
sea tentaciones de tipo fundamentalista (desde el 
campo de las religiones).

1. Algunas aclaraciones terminológicas

Conviene iniciar con algunas precisaciones en cuanto 
a la terminología, para evitar equívocos y confusiones 
que, por desgracia, se dan con frecuencia.

Constatamos, inicialmente, cómo los términos 
«laicidad» y «laicismo» son usados por algunos 
autores casi como sinónimos, mientras que otros 
establecen entre los mismos una clara distinción. Aquí 
vamos a distinguir entre las dos nociones como si se 
tratase de cosas distintas.

La palabra laicidad (laicïté en francés, secularism en 
inglés) empieza a ser usada en Francia desde inicios 
del siglo XX (quizá desde 1914). Su uso se generaliza 
a partir de 1946, cuando la constitución, aprobada 
en ese año, define a esa nación como «laica». Pero 
las raíces del término (y de la realidad significada) 
hay que encontrarlas en las luchas entre liberales-



87

REGRESAR 
al Índice

•ACTUALIDAD

radicales y católicos durante el siglo XIX, y en la ley 
de separación entre la Iglesia y Estado en Francia que 
se publicó en 1905.

De modo breve, podemos definir laicidad como 
aquella característica de un sistema político en el 
que se respeta la autonomía entre la esfera política 
y civil y la esfera religiosa y eclesiástica, lo cual 
implica que el Estado toma una actitud de respeto 
hacia las convicciones religiosas de los miembros de 
la sociedad, así como garantiza el libre ejercicio de 
las legítimas actividades (de culto, de caridad, etc.) de 
los creyentes1. Recíprocamente, la laicidad supone el 
respeto de las religiones hacia la autonomía legítima 
del ámbito político, sin que ello implique que los 
creyentes sean privados de su derecho a intervenir de 
modo activo en la vida social y política de los lugares 
en donde residen.

Hay que señalar, frente a una posible aplicación 
errónea de lo anterior, que las intervenciones de 
obispos o de otros jefes religiosos en debates de tanta 
relevancia social como son los del aborto o del divorcio 
no deberían nunca ser vistas como un atentado a la 
neutralidad que se pide a las religiones respecto del 
Estado.

Por laicismo, en cambio, se entiende aquella ideología 
que quiere excluir o incluso combatir la presencia de 
lo religioso no sólo en el Estado, sino en cualquier 

ámbito público o social. En cierto sentido, el laicismo 
es una degeneración de la laicidad, en cuanto que 
interviene positivamente contra la dimensión social y 
pública, incluso contra las libertades individuales, que 
deberían ser garantizadas para todas las religiones, 
al pretender impedir que los miembros de las mismas 
participen, desde los principios éticos propios, en la 
política o en otros ámbitos de la vida social.

Existen otros términos referidos a esta temática que 
conviene tener presentes. Por Estado confesional se 
entiende aquella organización política que asume una 
religión como propia del Estado o como especialmente 
tutelada por el Estado. Hoy en día existen Estados 
confesionales en el mundo musulmán y, de un modo 
menos frecuente, en Europa (Gran Bretaña y Grecia)2.

En cambio, Estado aconfesional es aquel que no 
asume ninguna religión como propia, sin que esto 
impida el que se puedan establecer acuerdos, pactos 
o concordatos con algunos grupos religiosos o con la 
Iglesia católica. Por ejemplo, España, Alemania, Italia, 
son aconfesionales, si bien existen acuerdos entre 
los gobiernos de estos países y diversas confesiones 
religiosas.

De las nociones anteriores arranca lo que algunos 
denominan como confesionalismo, que podríamos 
entender como el esfuerzo de parte de las autoridades 
públicas o de algunos grupos sociales por imponer 
a todos o a algunos ciudadanos las convicciones 
y las obligaciones religiosas propias de un grupo 
concreto. Un concepto similar, aunque distinto, es el 
del clericalismo, entendido según diversos autores 
como la dirección ejercitada por algunos jefes 
religiosos (clérigos, sacerdotes) sobre los laicos para 
condicionar y controlar sus elecciones en los temas 
relativos a la vida pública. Hay que señalar aquí que 
muchas veces se abusa al criticar a la Iglesia de caer 
en el clericalismo, pues no hay clericalismo cuando 
el Papa o los obispos recuerdan aquellos criterios 
éticos fundamentales que sirven para iluminar las 
conciencias de los católicos (y de toda persona de 
buena voluntad).

1 Cf. CONGREGACIÓN PARA LA DOCTRINA DE LA FE, Nota doctrinal sobre algunas cuestiones relativas al 
compromiso y la conducta de los católicos en la vida pública (24-11-2002), n. 6.
2 Eran Estados confesionales, hasta el 2000, Suecia, Dinamarca, Finlandia y Noruega, aunque sigue en pie en Suecia 
la obligación de que el monarca sea miembro de la Iglesia reformada.



88

•ACTUALIDAD

REGRESAR 
al Índice

Por último, resulta oportuno tener presente un 
término que puede recibir diversas interpretaciones: 
secularización. Con esta palabra queremos describir 
el proceso por el cual una sociedad, que inicialmente 
daba un valor religioso a diversos ámbitos de la vida 
individual y colectiva, se orienta progresivamente a 
vivir tales ámbitos desligados del horizonte religioso. 
Tal proceso puede ser positivo y legítimo si nos 
lleva a separar, de modo correcto, lo profano de lo 
sagrado, lo temporal de lo eterno, con lo que se evita, 
por ejemplo, dar una valoración «divina» a lo que es 
simplemente fruto de la libertad humana (un sistema 
político concreto, etc.). Pero existen formas extremas 
de la secularización, desde las cuales se llega a 
excluir o marginar de los corazones y de las sociales 
cualquier referencia a lo sagrado. Tal forma extrema 
recibiría el nombre de secularismo.

2. Diversos modelos de relación Estado-religiones

Para comprender mejor la noción de laicidad y 
su diferencia respecto de los proyectos sociales 
promovidos por los defensores de la ideología laicista, 
podemos tener presente una clasificación de los 
distintos modelos que han existido y que todavía 
existen para estructurar las relaciones entre Estado 
y religión.

Aunque se dan muchos matices y variantes, vamos 
ahora a hacer una presentación de cinco modelos.

El primero es el modelo socialista, que se dividiría 
entre socialismo democrático y socialismo totalitario. 
Este último considera la religión como algo que debe 
desaparecer de la sociedad, según los presupuestos 
del materialismo y del determinismo que han 
caracterizado el pensamiento marxista-leninista. 
En general, el modelo socialista (en su vertiente 
totalitaria) toma una actitud claramente hostil hacia 
lo religioso: busca excluirlo del Estado y de la vida 
pública. Ha llegado incluso a promover la «ateización» 
de las personas y grupos, a través, por ejemplo, de 
campañas de «desfanatización» (como las que se 
aplicaron en algunas zonas de México sometidas a 
ideólogos del totalitarismo socialista y laicista).

El segundo es el modelo laico, tal y como ha sido 
aplicado especialmente en Francia. Según este 
modelo, la religión queda totalmente excluida de la 

esfera pública/estatal. El Estado no reconoce ningún 
fundamento religioso ni ningún límite ético-religioso 
que sirva como control para valorar la corrección de 
las propias leyes, y no otorga ningún estatuto ni ningún 
reconocimiento a las distintas confesiones religiosas 
que puedan tener los ciudadanos. No se excluye, 
sin embargo, que el Estado laico pueda establecer 
acuerdos parciales con las autoridades religiosas, así 
como establecer prohibiciones o normativas concretas 
sobre las «prácticas religiosas» en orden a garantizar 
el orden público.

Este segundo modelo ha sido llevado a la práctica, 
en no pocas ocasiones, a través de fracturas 
profundas con el pasado. El caso francés, con la ley 
de 1905, implicó una ruptura con cualquier vínculo con 
la Iglesia en un país de una larga tradición católica, y 
supuso una excesiva intromisión en la vida religiosa 
de la Iglesia (por ejemplo, al establecer formas de 
control social sobre los edificios de culto, sin tener en 
cuenta el parecer de los obispos).

Un tercer modelo, en cierto sentido variante del 
modelo laico, pero más moderado, sería el que existe 
en los Estados Unidos de América. En este modelo se 
acepta el «dogma laico» de la total separación entre 
Estado e iglesias, pero pervive en la vida pública, 
incluso en los discursos de muchos políticos, un fondo 
de ideas cristianas que tiene un importante influjo a 
la hora de discutir y tomar decisiones en temas como 
el aborto, la pena de muerte, la guerra o la paz, la 
esclavitud, etc.

Existe un cuarto modelo que asume la idea de fondo 



89

REGRESAR 
al Índice

•ACTUALIDAD

de la laicidad (separación entre las esferas política 
y religiosa) combinada con políticas de respeto y 
de asunción de la presencia religiosa en lo social, 
elaborando para ello acuerdos y formas de colaboración 
con las religiones que tengan una mayor relevancia 
entre la población. Este modelo rige, al menos hasta 
la actualidad, en naciones mayoritariamente católicas 
(como España e Italia) o con fuerte presencia católica 
y protestante (como Alemania).

Los acuerdos tomados pueden ser de diverso tipo. 
Por ejemplo, se delinean las reglas sobre la enseñanza 
religiosa en las escuelas; se otorgan exenciones 
de algunos impuestos a las iglesias (propiedades, 
personas); se acepta la validez civil del matrimonio 
religioso; se organiza un sistema de capellanes en 
ejército, cárceles, hospitales... En algunos países 
se están extendiendo estos acuerdos a confesiones 
«nuevas» respecto de las tradicionales, especialmente 
a los creyentes musulmanes, cada vez más presentes 
en los países de la Unión europea.

El quinto modelo sería aquel que asume una religión 
como propia del Estado. En ese modelo, presente en 
diversos países de tradición islámica y en algunos 
países cristianos (como en Gran Bretaña y Grecia), 
el Estado ofrece un trato preferencial a la religión 
mayoritaria o a aquella presente tradicionalmente 
en el propio territorio. Tal trato puede tener diversas 
modalidades: intervenciones del Estado sobre esa 
religión aceptada como «oficial», intervenciones y 
participación de los jefes religiosos en la vida estatal, 
división entre ciudadanos de primera y segunda clase 
según pertenezcan o no a esa religión, etc.

Conviene señalar aquí que es posible, como ocurre 
en Gran Bretaña, que un Estado tenga una «religión 
oficial» y, al mismo tiempo, existan en el mismo 
normativas que garanticen el respeto de la libertad de 
conciencia y de religión de los ciudadanos. A la vez, es 
posible que un Estado laico también respete la libertad 
de conciencia de todos los miembros de la sociedad, 
como en general ha ocurrido en Francia durante buena 
parte del siglo XX. Pero es obvio que se dan los otros 
casos: Estados que, desde la religión oficial, persiguen 
y marginan a quienes no pertenecen a la misma; o 
Estados que, desde el laicismo oficial, arrinconan o 
persiguen a quienes pertenecen a diversas religiones, 

especialmente cuando una persona con principios 
religiosos desea participar en la vida pública.

3. Laicidad y laicismo

Como hemos notado, existen diversos modelos 
de relación entre Estado y religión. Queremos ahora 
evidenciar que, respecto a esta temática, también 
existen diversos modos de entender la noción de 
laicidad, algunos de los cuales pueden ser entendidos 
como «laicismo» en sentido técnico, mientras que 
otros pueden ser aceptados también por los distintos 
grupos religiosos, entre ellos por la Iglesia católica, 
como veremos en seguida.

Para hacer esta clasificación, mantiene su interés 
una intervención de los obispos franceses a raíz del 
referéndum sobre la Constitución de Francia preparada 
en 1945. En esa Constitución se definía a la República 
francesa como «laica». ¿Podían los católicos dar un 
voto afirmativo a la misma? Los obispos, en su carta 
pastoral del 12 de noviembre de 1945, distinguieron 
cuatro modos de entender la palabra «laicidad».

En un primer significado, laicidad puede aludir a 
la autonomía de lo estatal, puede limitarse a ser 
una laicidad simplemente profana. La actitud de los 
católicos ante tal noción de laicidad es abiertamente 
favorable. Como indicaban los obispos franceses, 
«si con estas palabras se quiere proclamar la 
autonomía soberana del Estado en sus dominios de 
orden temporal, su derecho a regir por sí solo toda la 
organización política, judicial, administrativa, fiscal y 
militar de la sociedad temporal, y de modo general todo 
lo que dice respecto a la técnica política y económica, 



90

•ACTUALIDAD

REGRESAR 
al Índice

declaramos abiertamente que esta doctrina está 
plenamente conforme a la doctrina de la Iglesia».

En una segunda acepción, la laicidad puede ser 
entendida como neutralidad respetuosa. «La laicidad 
del Estado puede ser también entendida en el sentido 
de que, en un país dividido en cuanto a las creencias, 
el Estado debe permitir que cada ciudadano practique 
libremente su religión. Este segundo sentido, si 
se comprende bien, también está conforme al 
pensamiento de la Iglesia».

Pero existen otras dos acepciones que no pueden 
ser aceptadas por los católicos, por su carácter 
ideológico (laicista). En la primera, laicidad sería 
sinónimo de una posición hostil ante las posiciones 
religiosas: «Por el contrario, si la laicidad del Estado 
es una doctrina filosófica que encierra una perfecta 
concepción materialista y atea de la vida humana y 
de la sociedad, si tales palabras definen un sistema 
de gobierno político que impone esa concepción a los 
funcionarios hasta en su vida privada, a las escuelas 
del Estado, a la nación entera, entonces nos erguimos, 
con todas nuestras fuerzas, contra esa doctrina; la 
condenamos en nombre de la verdadera misión del 
Estado y de la misión de la Iglesia».

En la segunda, nos encontramos ante la concepción 
de un Estado indiferente y desligado respecto de 
cualquier posición ético-religiosa que pudiese fungir 
como control de la autoridad política. «Finalmente, si 

la laicidad del Estado significa la voluntad del Estado 
de no someterse a ninguna moral superior y de no 
reconocer sino su interés como regla de acción, 
nosotros afirmamos que esta tesis es extremadamente 
peligrosa, retrógrada y falsa»3.

Queda claro, a la luz de esta clasificación, que son 
admisibles dos tipos de laicidad, mientras que otros 
dos tipos (que podríamos denominar bajo la palabra 
«laicismo») merecen ser reprobados. Intentemos 
ahora profundizar un poco en algunos aspectos 
característicos de las posiciones laicistas, que han sido 
promovidas con mayor o menor virulencia por grupos 
de poder en diversos países de Europa y de América, 
sin excluir algunas naciones de otros continentes.

4. Ideología y objetivos del laicismo

Un objetivo central del laicismo, como hemos ya 
visto, es excluir lo religioso de la vida pública. En no 
pocas ocasiones, tal exclusión no se limita sólo a 
promover una ruptura profunda entre las autoridades 
y las religiones (a diversos niveles, desde el estatal 
hasta el municipal), sino que busca propagar entre los 
miembros de la sociedad una mentalidad «madura», 
desde la que la gente pueda pensar y actuar cada 
vez más según presupuestos racionales y científicos 
y no según ideas religiosas ancladas en el pasado 
y carentes, según los laicistas más radicales, 
de racionalidad y de apertura a la convivencia 
democrática.

La ideología que subyace a esta posición tiene 
raíces profundas en el mundo occidental. Numerosos 
autores del Iluminismo consideraron a la religión 
como el origen de divisiones y de luchas absurdas, 
como las que ensangrentaron Europa durante siglos, 
y de actitudes de intolerancia y de prepotencia hacia 
quienes lograban dar el paso hacia la madurez del 
«atrévete a pensar», hacia una mentalidad abierta a 
la razón y a la ciencia como ámbito para avanzar hacia 
el progreso indefinido. Creían, al mismo tiempo, que 
sólo la racionalidad podría llevar a un entendimiento 
universal y a la superación de las causas de conflictos.

Esta ideología, promovida por pensadores del 
pasado (como Voltaire, Rousseau, Kant, Marx) y por 

3 Para estas referencias de la carta pastoral de los obispos franceses, cf. C. CORRAL SALVADOR, «¿Es que son 
idénticos laicidad y aconfesionalidad?», Alfa y Omega, 415 (9 de septiembre de 2004), 2-3.



91

REGRESAR 
al Índice

•ACTUALIDAD

grupos políticos (como los liberales y los radicales, 
el nacionalsocialismo y el marxismo-leninismo) ha 
visto aplicaciones de diferente tipo según se lograse 
imponer en la sociedad a través de elecciones 
democráticas o de golpes de Estado.

Algunos defensores del sistema democrático, con 
sus muchas ventajas (que han sido ampliamente 
reconocidas también por la Iglesia católica), 
mantienen además la tesis de que la democracia 
estaría intrínsecamente ligada al relativismo ético, 
que encontraría límites sólo en el respeto a los 
procedimientos legales y a la constitución de cada 
Estado. Este modo de pensar continúa en el mundo 
actual la vieja idea de que no existiría nada que 
pudiese controlar la autonomía de las autoridades 
públicas, de forma que éstas no se verían limitadas en 
el ejercicio del poder ni por ninguna visión religiosa ni 
por principios éticos superiores (los que vendrían de 
la ley moral natural).

En la actualidad, la ideología laicista sigue presente 
en el mundo occidental, pero en contextos nuevos. Si 
algunos grupos laicistas, especialmente en naciones 
cristianas (Francia, España, Italia, Alemania, México, 
Rusia), combatieron en el pasado a la Iglesia 
católica y a otros grupos cristianos para construir 
sociedades supuestamente laicas, ahora el laicismo 
dice enfrentarse a nuevos retos. Especialmente en 
los países de Europa, la presencia de numerosos 
inmigrantes de religión islámica y el fenómeno del 
multiculturalismo, han llevado a los ideólogos del 
laicismo a la defensa de su proyecto político-social, sin 
dejar de lado continuos ataques a la Iglesia católica.

Intentemos ahora sintetizar cuáles son los objetivos 
que en el pasado y en el presente suelen ser 
perseguidos por los grupos laicistas.

Vemos, en primer lugar, una decidida defensa de 
las libertades individuales, aplicadas obviamente a 
aquellas personas adultas y conscientes que pueden 
hacer valer sus derechos de acuerdo con las leyes. 
Pero esta defensa de la libertad ha llevado consigo 
una actitud permisiva hacia temas como los del aborto, 
la eutanasia, la fecundación artificial, el divorcio, las 
uniones de hecho y los «matrimonios» homosexuales, 
la liberación sexual (preservativo más asequible, 
píldora del día después distribuida a las adolescentes 
sin el permiso de sus padres), la legalización de 
la droga, y un largo etcétera. Estas propuestas 
permisivas suponen un modo de concebir la sociedad 
como si estuviera desligada de cualquier límite ético 
que pudiera disminuir en algo la libertad personal. No 
se percibe, sin embargo, que al legalizar delitos como 
el del aborto se está tolerando la eliminación de hijos 
a los que se niega el ingreso al mundo de derechos y 
libertades que son defendidas sólo para los adultos.

En concomitancia con el proyecto libertario, los 
grupos laicistas promueven políticas que lleven a 
la disminución de la presencia de las confesiones 
religiosas en los ámbitos públicos. Esto implica una 
serie de propuestas radicales, como las siguientes:

-Repudiar o limitar, allí donde existan, los concordatos 
y acuerdos con las Iglesias. Especialmente, suprimir 
o reducir drásticamente las ayudas económicas 
que el Estado ofrece a las instituciones religiosas 
(sustentamiento del clero, edificios de culto, etc.).

-Eliminar y evitar cualquier trato preferencial a 
algunas comunidades religiosas (quizá históricamente 
más presentes, o más difundidas entre la población), 
en nombre del «derecho a la igualdad» entre todas las 
creencias.

-Garantizar a los «grupos humanistas» (por ejemplo 
a las logias masónicas) las ayudas y espacios 
equivalentes a los ofrecidos a las religiones.

-Marginar en la enseñanza pública (si resulta 
posible, también en la privada) la enseñanza de la 
religión y sustituirla por otras asignaturas que puedan 
fungir como sucedáneos de la religión.



92

•ACTUALIDAD

REGRESAR 
al Índice

-Potenciar la educación pública y eliminar cualquier 
ayuda a la educación privada, generalmente 
gestionada por grupos religiosos. No faltan quienes 
proponen la supresión de toda escuela privada, o 
el establecimiento de fuertes trabas para el normal 
funcionamiento de la misma.

En concomitancia con estas propuestas, que suelen 
ser defendidas más o menos explícitamente por 
los partidos políticos de ideología laicista, existen 
campañas culturales y mediáticas que buscan 
desprestigiar a las religiones, especialmente a la 
Iglesia católica. Tales campañas analizan hechos 
«oscuros» del pasado (Inquisición, cruzadas, vida 
de eclesiásticos no ejemplares, el «caso Galileo») o 
situaciones del presente (acusaciones de pedofilia 
reales o calumniosas contra sacerdotes, acusaciones 
de intolerancia y dogmatismo respecto de obispos 
y sacerdotes). No faltan libros, novelas, películas, 
programas televisivos, que atacan directamente a 
la Iglesia y a los Papas, que ridiculizan los símbolos 
religiosos en nombre de una mal entendida «libertad 
de expresión», que promueven explícitamente el 
ateísmo y las doctrinas hedonistas contra la moral 
católica, acusada de ser «represiva», «homofóbica», 
«intolerante» y «fundamentalista». Todo ello busca 
crear un clima social de hostilidad y desconfianza 
hacia lo católico, en orden a promover en la gente la 
mayor separación posible respecto de la doctrina que 
pueda venir del Papa y de los obispos.

En resumen, el movimiento laicista promueve 
acciones, a nivel nacional y a nivel internacional, para 
marginar y neutralizar cada vez más el papel de las 
religiones en la vida social. El laicismo supone, hoy 
como en el pasado, que la religión no es un factor 
enriquecedor de la convivencia humana; defiende 
que lo religioso quede circunscrito al ámbito de 
las conciencias individuales, sin permitirle ninguna 
relevancia pública. De esta forma, el mundo de la 
política y de la sociedad quedaría regido por ideas 
simplemente racionales y por el modo de trabajar 
propio de la modernidad. La idea de transcendencia, 
la posibilidad de un horizonte superior y de un Dios 

que fuese el objeto de los deseos más profundos del 
corazón humano, son excluidas, si no atacadas, como 
prejuicios de un pasado que debería morir en el mundo 
de la ciencia y la tecnología, de la madurez racional 
y de la liberación de todo límite ético basado en una 
teoría de la ley moral natural, que sería insostenible 
según la visión propia de la ideología laicista.

5. Una reflexión valorativa desde la doctrina social 
de la Iglesia

Como ya hemos observado en distintos momentos, 
para la Iglesia católica existe un modo correcto de 
entender la laicidad, y otros modos que implican una 
visión sobre la sociedad y sobre el hombre que son 
claramente erróneos.

En un discurso de Pío XII que ha sido citado en 
diversas ocasiones por otros Papas, se reconoce 
claramente como tradición propia de la Iglesia el 
admitir una «sana laicidad», entendida como «el 
esfuerzo continuo para tener separados y al mismo 
tiempo unidos los dos Poderes» (temporal y religioso) 
en el respeto que merece la distinción entre Dios y el 
César4.

Esta tradición es muy vieja, y encuentra dos 
formulaciones clásicas en el pasado. Una, ya en el 
siglo V, en una carta del Papa Gelasio I (492-496) 
al emperador Anastasio. En ella el Papa recordaba 
cómo Dios había querido que las potestades religiosa 

4 PÍO XII, Discurso a la colonia de las Marcas en Roma, 23 de marzo de 1958.
5 Cf. J. RATZINGER, «Europa. Sus fundamentos espirituales ayer, hoy y mañana», conferencia en la biblioteca del 
senado italiano (13 de mayo de 2004), texto castellano en www.zenit.org (22 de mayo de 2004).



93

REGRESAR 
al Índice

•ACTUALIDAD

y política quedasen separadas para que ninguna 
autoridad se ensoberbeciera5.

La otra formulación se encuentra en el mundo 
medieval, en las Decretales de Gregorio IX (1234)6, 
en las que se explica cómo Dios había creado dos 
grandes luces: una más grande, para el día (poder 
espiritual); y otra más pequeña, para la noche (poder 
temporal).

Los choques entre el Papado y los reyes medievales, 
especialmente el que conocemos como «lucha de las 
investiduras», implicaron momentos no fáciles en la 
comprensión de cómo habría que armonizar estos 
dos poderes, el civil y el religioso. La ruptura que se 
produce con las divisiones doctrinales del siglo XVI, 
el desarrollo del Iluminismo en clave muchas veces 
anticatólica, y las luchas surgidas a favor o en contra 
del liberalismo después del trauma de la Revolución 
francesa, explican por qué la Iglesia tuvo que recorrer 
un largo camino para madurar una doctrina que ya 
poseía, pero que necesitaba aplicar a los nuevos 
contextos nacionales e internacionales, especialmente 
en los dos últimos siglos.

Podemos resumir la doctrina católica sobre la 
«sana laicidad» con dos palabras claves: autonomía 
y colaboración7.

Lo primero, autonomía. El Estado pertenece al 
mundo de las realidades que pueden funcionar desde 
leyes y principios que no necesitan estar explícitamente 
vinculados a alguna religión concreta, o un credo, 
o una fe, sin que ello excluya que puedan darse
formas de colaboración entre las autoridades civiles
y las autoridades religiosas. El Estado, como realidad
autónoma, está dotado de aquellos elementos que le
permiten promover el bien común y la realización de
las personas, una realización que ciertamente no se
limita al orden intraterreno, sino que incluye la apertura
a las realidades transcendentes8.

Todo ello supone la subordinación del Estado a una 
ética superior, sin la cual el Estado, como cualquier 
realidad terrena, corre el riesgo de desvirtuarse y 
de caer en extremismos ideológicos y totalitarios. 
Lo recordó Juan Pablo II en un importante discurso 
en el Parlamento europeo (Estrasburgo, 11 octubre 
1988), al indicar que ningún gobierno puede regirse 
como si no tuviese que responder a ninguna instancia 
superior. De lo contrario, se correría el riesgo de caer 
en totalitarismos o en graves faltas de respeto a la 
dignidad del hombre.

Por su parte, la religión no interfiere en el modo 
concreto de organización política, ni impone 
propuestas concretas para el gobierno de los pueblos, 
en el respeto que merecen las opciones institucionales 
que asuman y tutelen las verdades esenciales sobre 
el hombre y sobre la vida social9. Ello no impide a la 
Iglesia denunciar aquellas situaciones y normativas 
que vayan contra la ley natural, contra la dignidad de 
algunos seres humanos (nacidos o no nacidos, sanos 
o enfermos), o contra la autonomía que debe ser
respetada a la Iglesia como institución que persigue
sus fines con estructuras propias.

Lo segundo, colaboración. El Estado está llamado 

6 Libro I, título XXXIII, cap. VI. El texto puede leerse en https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/
Lspost13/GregoriusIX/gre_1t33.html.
7 Cf. PONTIFICIO CONSEJO «JUSTICIA Y PAZ», Compendio de la doctrina social de la Iglesia nn. 424-427 y 
565-574. En estos números son citados los principales documentos recientes sobre el tema. 
8 Sobre estas ideas, cf. especialmente Gaudium et spes nn. 36 y 76, y Lumen gentium n. 36. 
9 Cf. JUAN PABLO II, Centesimus annus n. 47.



94

•ACTUALIDAD

REGRESAR 
al Índice

a apoyar, cuando sea necesario, y según el principio 
de subsidiariedad, a aquellas instancias sociales que 
necesiten ayuda para su plena realización. Entre ellas 
está la vida religiosa de la gente, máxime en pueblos 
donde las confesiones religiosas pueden tener una 
fuerza social enorme y merecen (por estar basadas 
en el querer de la población) un apoyo por parte de la 
autoridad.

Es posible, en ese sentido, que un Estado pueda 
ser aconfesional (aceptando una «sana laicidad») y al 
mismo tiempo subvencione a una confesión religiosa 
importante en la sociedad por su presencia y por su 
labor humanizadora (hospitales, escuelas, centros de 
acogidas a emigrantes, etc.).

Hay que recordar, además, que la democracia 
como sistema de gobierno supone que en la misma 
puedan participar y «competir» diversas visiones y 
perspectivas sobre la mejor manera de organizar la 
res publica. Los católicos están llamados a ofrecer 
sus valores y sus principios en la vida pública, 
especialmente a la hora de defender la dignidad de la 
persona, el derecho a la vida, el sentido genuino del 
matrimonio y la familia, etc.10

Por lo mismo, sería totalmente incorrecto marginar 
o excluir a los católicos de su participación pública, 
como si tal participación atentase contra la laicidad 
del Estado. «Aquellos que, en nombre del respeto 
de la conciencia individual, pretendieran ver en el 

deber moral de los cristianos de ser coherentes con 
la propia conciencia un motivo para descalificarlos 
políticamente, negándoles la legitimidad de actuar 
en política de acuerdo con las propias convicciones 
acerca del bien común, incurrirían en una forma de 
laicismo intolerante»11.

Los católicos sienten la necesidad de impregnar con 
valores morales la cultura y el mundo del trabajo, como 
recordaba el Concilio Vaticano II en Lumen gentium 
(n. 36). La sana laicidad es el ámbito que permita 
realizar esta enorme tarea. El laicismo, en cambio, 
busca de modo abusivo maneras para marginar e 
incluso excluir a los católicos y a los demás creyentes 
de la vida pública. Hay que evitar este grave error 
ideológico para que la sociedad se mantenga abierta 
hacia quienes están llamados a contribuir al bien 
común desde las distintas perspectivas religiosas, que 
tanto pueden enriquecernos a todos, especialmente 
cuando tales perspectivas ofrecen una luz profunda 
respecto al fin ultraterreno que es propio de toda 
existencia humana.

(publicado en Ecclesia. Revista de cultura católica, 
21 (2007), 239-251)

10 Cf. Lumen gentium n. 36; CONGREGACIÓN PARA LA DOCTRINA DE LA FE, Nota doctrinal sobre algunas cuestiones 
relativas al compromiso y la conducta de los católicos en la vida pública (24-11-2002).
11 CONGREGACIÓN PARA LA DOCTRINA DE LA FE, Nota doctrinal..., n. 6.



95

REGRESAR 
al Índice

•TESTIMONIO

El testimonio de san 
Carlo Acutis, “el santo 

milenial” y patrono de los 
“milenials”

Carlo Acutis nació el 3 de mayo de 1991 en 
Londres. Hijo de Andrea Acutis y Antonia Salzano, 
desde pequeño Carlo mostró un profundo amor por 
Dios y a la Iglesia, lo cual inspiraría posteriormente 
a sus padres. “Antes de que naciera Carlo, estaba 
realmente inmersa en la cultura de nuestro tiempo”, 
dice su madre. “Era prisionera de todo lo relativo y 
limitado”, pero “Carlo me enseñó a vivir en mi siglo 
mientras miraba hacia la eternidad”, añade ella. Su 
familia se mudó posteriormente a Milán, Italia, donde 
la pasión de Carlo por la programación informática 
floreció junto con su fe cada vez más profunda. 

Carlo Acutis fue beatificado el 10 de octubre del año 
2020; apenas cinco años después sería canonizado, 
el 7 de septiembre de 2025. Conocido por su 
profunda devoción a la fe católica y por su hábil uso 
de la tecnología para compartir contenido religioso, 
se convertirá en el primer santo “milenial”. El papa 
Francisco reconoció oficialmente un segundo milagro 
–un paso necesario en el proceso- atribuido a Acutis 
y aprobó su canonización. La festividad de san Carlo 
Acutis es el 12 de octubre. 

Carlo Acutis, quien falleció en 2006 a los 15 años 
debido a la leucemia, fue admirado por su labor 
en la creación de un sitio web que documenta los 
milagros eucarísticos en todo el mundo. Carlo Acutis 
es reconocido no solo por su piedad, sino también 
por su capacidad para integrar su fe con la tecnología 
moderna, lo que ha resonado profundamente entre los 
jóvenes católicos de todo el mundo.

La vida de Carlo se caracterizó por una notable 
integración de la fe y la razón. A pesar de su corta 
edad, demostró un intelecto excepcional y un 

profundo interés por comprender los misterios del 
catolicismo, al mismo tiempo que se interesó por 
conocer la tecnología informática. En efecto, dedicó 
muchas horas a perfeccionar sus habilidades como 
programador informático, pero sin perder su devoción 
y dedicando tiempo a la oración. Es por eso que a 
menudo es considerado el santo patrón del internet.

A la edad de solo siete años, Carlo comenzó a 
participar en la  Misa diaria, desarrollando así un 
profundo amor por la Eucaristía. “Mi secreto es 
contactar a Jesús todos los días”, decía. También solía 
rezar el rosario, demostrando de esa manera también 
una profunda devoción a la Madre de Jesús y Madre 
nuestra, la Santísima Virgen María. “La Virgen María 
es la única mujer en mi vida”, decía. 

Una de las contribuciones más significativas de 
san Carlo Acutis a la Iglesia fue la creación de una 
exposición portátil y un sitio web en el que catalogó 
los milagros eucarísticos acaecidos en de todo el 
mundo, como ya decíamos. Logró reunir información 
sobre 187 milagros eucarísticos durante un período 
de dos años y medio. Gracias a su experiencia en 
programación informática, Carlo buscó compartir la 
profunda realidad de la Presencia real de Jesús en la 
Eucaristía con otros, invitándolos a encontrar a Jesús 
en la Eucaristía. “La Eucaristía es la autopista al cielo”, 
decía con frecuencia. “Cuando nos enfrentamos al sol 
nos bronceamos, pero cuando estamos ante Jesús 
en la Eucaristía nos convertimos en santos”, también 
comentaba san Carlo.

A pesar de su prematura muerte a la edad de quince 
años a causa de la leucemia en octubre de 2006, el 
legado de Carlo perdura como testimonio del poder 



96

•TESTIMONIO

REGRESAR 
al Índice

de la santidad en la era digital. Su impacto en la 
Iglesia y el mundo continúa inspirando a innumerables 
personas, particularmente a jóvenes y programadores 
informáticos. 

Al celebrar la beatificación de san Carlo en octubre 
de 2020, el Papa Francisco reconoció y afirmó su vida 
ejemplar de santidad y virtud. Su beatificación fue un 
momento de gran alegría para la Iglesia, al reconocer 
la santidad de un joven que afrontó los desafíos de 
su tiempo con valentía y fe. “Su testimonio muestra 
a los jóvenes de hoy que la verdadera felicidad 
se encuentra poniendo a Dios en primer lugar y 
sirviéndole en nuestros hermanos, especialmente en 
los más pequeños”, dijo el Papa Francisco durante 
sus palabras en el Ángelus del 11 de octubre de 2020. 

Hoy en día, san Carlo Acutis sirve como  modelo 
para los jóvenes que buscan navegar entre las 
complejidades del mundo digital, pero sin dejar de 
ser fieles al Evangelio. Su vida nos recuerda que la 
santidad es alcanzable para todos los que buscan 
seguir fielmente a Cristo, sin importar la edad o la 
vocación específica de cada uno.

El ejemplo de Carlo desafía a los jóvenes católicos 
a usar sus talentos para la gloria de Dios y la 
propagación del Evangelio. Su integración de la fe 
y la tecnología sirve como un poderoso recordatorio 
del potencial de la tecnología para ser una fuerza 
positiva en el mundo. Además, difunde el mensaje del 
amor y la misericordia de Cristo. La vida de san Carlo 
Acutis ha estado marcada no solo por su fe y devoción 
ejemplares, sino también por sucesos milagrosos 
atribuidos a su intercesión tras su muerte. 

Un milagro notable asociado con san Carlo ha sido 
la curación inexplicable de un niño brasileño llamado 
Mattheus, el cual padecía una rara enfermedad del 
páncreas. El estado de Mattheus era grave y los 
médicos habían agotado todas las opciones. Su madre, 
una católica devota, recurrió a la oración y buscó 
la intercesión del entonces beato Carlo Acutis. Tras 
rezar fervientemente al beato pidiendo su intercesión, 
Mattheus experimentó una curación repentina y 
completa, para gran asombro de los médicos. Esta 
curación fue investigada exhaustivamente por las 
autoridades de la Iglesia y se determinó que era 

médicamente inexplicable. Ese fue el milagro que 
exigía la beatificación de Carlo, acaecida en el año 
2020. 

La curación milagrosa de Matheus Vianna es 
un testimonio del poder intercesor del beato Carlo 
Acutis. Además, sirve como recordatorio del amor 
y la misericordia infinitos de Dios. Es a través de 
estos milagros que san Carlo continúa inspirando y 
conmoviendo la vida de creyentes de todo el mundo, 
ofreciendo esperanza y aliento a quienes lo necesitan.

Pocos años después, el 8 de julio de 2022, Liliana 
Valverde, madre costarricense, visitó la tumba del 
beato Carlo Acutis en Asís, Italia. Rezó fervientemente 
por su hija Valeria, quien había sufrido un traumatismo 
craneoencefálico grave a causa de un accidente de 
bicicleta el 2 de julio de ese mismo año en la ciudad 
de Florencia, donde estudiaba. El estado de Valeria 
era grave y requirió una cirugía de emergencia, pero 
con pocas esperanzas de supervivencia. La secretaria 
de Liliana había comenzado de inmediato a rezarle al 
beato Carlo pidiéndole por la salud de Valeria, a lo que 
Liliana se uniría y haría la susodicha peregrinación a 
Asís para pedir la intercesión del beato por su hija.  

Sorprendentemente, el mismo día de la visita de 
Liliana al beato Carlo, Valeria comenzó a respirar 
por sí sola, recuperando el movimiento y el habla 
poco después. Para el 18 de julio, una tomografía 
computarizada reveló que la hemorragia había 
desaparecido y fue transferida para su rehabilitación 
el 11 de agosto. Agradecidas por este milagro, Liliana 
y Valeria regresaron a Asís el 2 de septiembre de ese 



97

REGRESAR 
al Índice

•TESTIMONIO

mismo año 2022 agradecer al beato Carlo. Este fue 
el segundo milagro por intercesión de Carlo Acutis 
autentificado por la Iglesia de cara a su canonización. 

Como dijo una vez Carlo: “Me siento feliz de morir 
porque viví mi vida sin desperdiciar ni un minuto 
en nada que desagradara a Dios”. Estas palabras 
resumen la esencia de la vida de san Carlo –y en 
realidad también la esencia de la santidad cristiana-: 
una vida vivida en completo abandono a la Voluntad 
de Dios, donde cada momento estaba dedicado a 
glorificarlo.

A través de su vida y acciones ejemplares, san 
Carlo Acutis nos reta a examinar nuestra propia vida 
y a buscar la santidad en todo lo que hacemos. Que 
su legado siga inspirándonos a vivir vidas de virtud, 
devoción y servicio al prójimo, mientras buscamos 
seguir fielmente a Cristo siguiendo los pasos de este 
santo “milenial”. 

La tristeza es mirarnos a nosotros mismos, la 
felicidad es mirar a Dios”, decía Carlo. Y también: “Lo 
único que tenemos que pedirle a Dios, en oración, es 
el deseo de ser santos”. Las últimas palabras de San 
Carlo fueron: “Mamá, no tengas miedo. Desde que 
Jesús se hizo hombre, la muerte se ha convertido en el 
paso hacia la vida, y no tenemos por qué huir de ella. 
Preparémonos para experimentar algo extraordinario 
en la vida eterna”. 

*Este artículo ha sido redactado a partir de otro 
publicado con anterioridad por “Catholic Answers”. 


	01_ENERO MARZO 2026.pdf
	02_SACERDOS ENERO MARZO 2026.pdf

